
1

Fahlenbrach8_Layout 1  2016.05.08.  4:13  Page 26



2024
n o . 3 .

2

Fahlenbrach8_Layout 1  2016.05.08.  4:13  Page 26

t a r t a l o m

XXVIII. évfolyam 3. szám

A szerkesztőb izot tság 
tag ja i : 

Bíró Yvette 
Gelencsér Gábor 

Hirsch Tibor
Kovács András Bálint

A szerkesztőség  tag ja i :
Margitházi Beja

Vajdovich Györgyi 
Varga Balázs 
Vincze Teréz

A szám szerkesztő je :
Milojev-Ferkó Zsanett

Korrektor :
Cseh Vanda 

Szerkesztőség i  munkatárs : 
Jordán Helén

Szerkesztőség : 
1082 Bp., Horváth Mihály tér 16. 

Tel.: 06-20-483-2523 
(Jordán Helén) 

E-mail: metropolis@metropolis.org.hu

Fe le lős  szerkesztő : 
Vajdovich Györgyi

ISSN 1416-8154

 6	 Bevezető a Kortárs felnövekedéstörténetek összeállításhoz

 8 	 Benke Attila: Érettségi férfiasságból
	 Maszkulinitás és család a kortárs magyar felnövekedéstörténetekben
 
20	 Bácskai-Nagy Barnabás: Limbó és libidó
	 A démoni megszállottság és a boszorkányság alakváltozatai 
	 a coming-of-age horror monstrumtipológiájában

32	 Csomán Sándor: A formálódó tudat misztériuma 
	 Identitáskrízis, egyén és közösség perspektívái a kortárs 

	 felnövekedéstörténetekben

42	 Varga Bence: Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás 
	 a kortárs amerikai szuperhősfilmben 

53	 Szerzôink

K o r t á r s  f e l n ö v e k e d é s t ö r t é n e t e k



3

Fahlenbrach8_Layout 1  2016.05.08.  4:13  Page 26

t a r t a l o m

Fahlenbrach8_Layout 1  2016.05.08.  4:13  Page 26

Számunk megjelenéséhez segítséget nyújtott

a Nemzeti Kulturális Alap.

 

Következő számaink témája:

Kiad ja :
Kosztolányi Dezső Kávéház 

Kulturális Alapítvány

Fe le lős  k iadó :
Varga Balázs

Ter jesztő :
Holczer Miklós 

emholczer@gmail.com 
36-30-932-8899

Arcu lat terv : 
Szász Regina 

és Szabó Hevér András

Törde lőszerkesztő : 
Fekete Émi

Bor í tóterv  és  nyomda i 
e lőkész í tés : 

Atelier Kft.

Nyomja : 
Impressio-Correctura Kft.

Fe le lős  vezető : 
Nagy Tamás

A Metropolis megtalálható az 
interneten az alábbi címen: 

http://www.metropolis.org.hu

A Metropolis előfizetési díja 4 
számra 4000 Ft személyes átvétellel, 

6500 Ft postai kézbesítéssel. 
Előfizetési szándékát a  

metropolis@metropolis.org.hu 
e-mail-címen jelezze!

Korábbi számaink 
megvásárolhatók az ELTE BTK 

Jegyzetboltjában (1088 Bp., 
Múzeum krt. 4/A.), az Írók 

Boltjában, vagy megrendelhetők 
a szerkesztőség címén. 

Szerzői felnövekedéstörténetek

A filmes remake

Ökofilmek

A folyóiratban szereplő írások jogaival a szerzők rendelkeznek.

A képek készítői, illetve jogainak tulajdonosai:

Első borító: Larry © Mozinet

Hátsó borító: Lukas Dhont: Close © Kris Dewitte—Menuet

Nagy Zoltán: Szép csendben (2019) © Vertigo Média

Bernáth Szilárd: Larry (2022) Mozinet

Guðmundur Arnar Guðmundsson: Csodálatos teremtmények  
(Berdreymi, 2022) © Join_Motion_Pictures_Sturla—Brandth—Groevlen

Lukas Dhont: Közel (Close, 2022) © Kris Dewitte—Menuet

A címlapon a Larry egy képkockája,  
a hátsó borítón a Közel egy képkockája látható.

valamint az ELTE Folyóiratfejlesztési Alap



e-mail: metropolis@metropolis.org.hu

Korábbi számaink megvásárolhatóak az ELTE BTK Jegyzetboltjában és az Írók Boltjában.

2019 no. 3.             A magyar filmkritika kutatása

2017 no. 4.             Transznacionális film
2018 no. 1.             Trauma, emlékezet, dokumentumfilm
2018 no. 2.             Trauma és narratív film

2018 no. 4.             Kortárs magyar filmipar
2019 no. 1.             Koreai rendezôportrék

2020 no. 1.             Archív anyagok a kortárs filmben
2020 no. 2.             Kortárs bűnügyi sorozatok
2021 no. 1.             Nôképek a magyar filmben
2021 no. 2.             Kortárs sorozatok

2021 no. 3.             A filmélmény kognitív magyarázatai

2021 no. 4.             

2019 no. 2.             Kortárs kísérleti film

2018 no. 3.             A magyar film társadalomtörténete 1.

2019 no. 4.             A magyar film társadalomtörténete 2.

.

.

.

.

.

.

.
.

.

.

.

.

100 éves a koreai film

2022 no. 1.             

2022 no. 2.             

Észlelés és megértés a filmben

Figyelem és bevonódás a filmben

1997. tavasz	 Filmtörténet-elmélet / Gothár Péter
1997. nyár	 Gilles Deleuze filmelmélete / Tarr Béla
1997. ősz	 	 Festészet és film / Derek Jarman
1997. tél –	

Futurizmus és film / Grunwalsky Ferenc  1998. tavasz
1998. nyár	 Narratológia / Szőts István
1998. ősz	 	 Szergej Mihajlovics Eisenstein
1998. tél –	

Kognitív filmelmélet / Atom Egoyan1999. tavasz	
1999. nyár	 Pszichoanalízis és filmelmélet / Forgács Péter
1999. ősz	 	 Műfajelmélet / Makk Károly
1999. tél		  Jean-Luc Godard
2000 no. 1.	 Magyar operatőrök
2000 no. 2.	 Orson Welles
2000 no. 3.	 Dada és film / Antonin Artaud és a film
2000 no. 4.	 Feminizmus és filmelmélet
2001 no. 1.	 Nemzeti filmtörténetek
2001 no. 2.	 Új képfajták
2001 no. 3.	 Jancsó Miklós I.
2001 no. 4.	 Média és film (A Metropolis és a Médiakutató közös száma)

2002 no. 1.	 Jancsó Miklós II.
2002 no. 2.	 Stanley Kubrick
2002 nos. 3–4.	 Kelet-európai film a rendszerváltás után
2003 no. 1.	 Fotó és film
2003 no. 2.	 Science fiction
2003 no. 3.	 Szabó István
2003 no. 4.	 Szerzői elméletek
2004 no. 1.	 Pszichoanalízisek
2004 no. 2.	 Magyar dokumentumfilm a rendszerváltás után
2004 no. 3.	 Film és fenomenológia
2004 no. 4.	 Jeles András
2005 no. 1.	 Varratelmélet
2005 no. 2.	 Posztkoloniális filmelmélet
2005 no. 3.	 Gaál István
2005 no. 4.	 Wong Kar-wai
2006 no. 1.	 A horrorfilm
2006 no. 2.	 Lars von Trier
2006 no. 3.	 A kortárs iráni film
2006 no. 4.	 80 éves a Metropolis – 10 éves a Metropolis
2007 no. 1.	 Bollywood
2007 no. 2.	 Önreflexió a filmművészetben
2007 no. 3.	 A thriller
2007 no. 4.	 Erdély Miklós
2008 no. 1.	 Film és tér
2008 no. 2.	 Film és építészet
2008 no. 3.	 A filmmusical
2008 no. 4.	 Kortárs amerikai tévésorozatok
2009 no. 1.	 Az animációs film
2009 no. 2.	 Robert Altman
2009 no. 3.	 Magyar filmkánon
2009 no. 4.	 Dokumentumfilm-elmélet
2010 no. 1.	 Magyar műfaji film

2010 no. 2.	 Globalizáció és filmkultúra
2010 no. 3.	 Hollywoodi reneszánsz
2010 no. 4.	 Magyar film az 1980-as években
2011 no. 1.	 Joel és Ethan Coen
2011 no. 2.	 Kortárs dél-koreai film
2011 no. 3.	 Kortárs magyar film – Kulturális értelmezések
2011 no. 4.	 Michael Haneke
2012 no. 1.	 Narratív komplexitás
2012 no. 2.	 Tudat – álom – film
2012 no. 3.	 Melodráma
2012 no. 4.	 Kortárs Hollywood
2013 no. 1.	 Japán kapcsolatok
2013 no. 2.	 Magyar film 1939–1945
2013 no. 3.	 Film/test/film
2013 no. 4.	 Király Jenő 70
2014 no. 1.	 Empirikus filmtudomány
2014 no. 2.	 A filmbefogadás empirikus vizsgálata
2014 no. 3.	 Klasszikus magyar filmvígjáték
2014 no. 4.	 Modern és kortárs magyar filmvígjáték
2015 no. 1.	 Olasz műfajok
2015 no. 2.	 Hang a filmben
2015 no. 3.	 Magyar animáció
2016 no. 1.	 Nőfigurák a kortárs populáris filmben
2016 no. 2.	 Kortárs román film
2016 no. 3.	 Filmfesztiválok
2016 no. 4.	 Férfi és női szerepek a magyar filmben
2017 no. 1.	 Film a digitális korban I.
2017 no. 2.	 Film a digitális korban II.
2017 no. 3.	 Film és érzelem
2017 no. 4.	 Transznacionális film
2018 no. 1.	 Trauma, emlékezet, dokumentumfilm
2018 no. 2.	 Trauma és narratív film
2018 no. 3.	 A magyar film társadalomtörténete 1.
2018 no. 4.	 Kortárs magyar filmipar
2019 no. 1.	 Koreai rendezőportrék
2019 no. 2.	 Kortárs kísérleti film
2019 no. 3.	 A magyar filmkritika kutatása
2019 no. 4.	 A magyar film társadalomtörténete 2.
2020 no. 1.	 Archív anyagok a kortárs filmben
2020 no. 2.	 Kortárs bűnügyi sorozatok
2021 no. 1.	 Nőképek a magyar filmben
2021 no. 2.	 Kortárs sorozatok
2021 no. 3.	 A filmélmény kognitív magyarázatai
2021 no. 4.	 100 éves a koreai film
2022 no. 1.	 Észlelés és megértés a filmben
2022 no. 2.	 Figyelem és bevonódás a filmben
2023 no. 1.	 Enyedi Ildikó
2023 no. 2.	 Magyar sorozatok
2023 no. 3.	 Nők a magyar filmgyártásban
2023 no. 4.	 Filmarchívum
2024 no. 1.	 Gyarmathy Lívia
2024 no. 2.	 Magyar történelmi és kalandfilmek

K o r á b b i  s z á m a i n k

Korábbi számaink megvásárolhatók az ELTE BTK Jegyzetboltjában és az Írók Boltjában.



K o r t á r s  f e l n ö v e k e d é s t ö r t é n e t e k



2024

6

n o . 3 .

B e v e z e t é s  a  K o r t á r s  f e l n ö v e k e d é s -
t ö r t é n e t e k  ö s s z e á l l í t á s h o z

A   Metropolis soron következő két lapszáma hazánkban 
elsők között szentel filmtudományos figyelmet a fia- 

talokról szóló változástörténetek témájának (lásd még a 
Fiatalságkonstrukciók a magyar filmtörténetben című 2023. 
őszi Filmszem-összeállítást). Az első, Kortárs felnövekedés-
történetek című számunkban megjelent tanulmányok ma-
gyar, izlandi, belga, dán és amerikai alkotásokon keresztül 
mutatják be a fiatalokról szóló változástörténetek stiláris 
és tematikus sokszínűségét.

A coming-of-age műfaj – amelyre a továbbiakban a 
felnövekedéstörténet megnevezést használjuk, mintegy 
kanonizáló jelleggel – irodalmi előképeként a fejlődési 
vagy nevelődési regényt jelölik meg a szakirodalomban. 
Wilhelm Dilthey Élmény és költészet (1925) című munká-
jában a Bildungsroman egy olyan fiatalember története, 
aki az élet különböző szakaszaiban bizonyos változásokon 
megy keresztül (szerelem, barátság, harc), és végül meg-
találja a helyét a világban. Jeffrey Sammons (1981) is a 
változás fogalmát emeli ki mint a(z angol) fejlődésregény 
esszenciáját: hangsúlyozza, nem az számít, hogy a Bildung 
folyamata sikeres-e, avagy a hős elbukik, hanem az, hogy 
transzformációja mindenképpen együtt jár az énben bekö-
vetkező változással. A gyerekekről és/vagy fiatalokról szó-
ló filmekre számos elnevezést találunk a filmtudományos 
szakirodalmakban (lásd például teenfilm, teenpics, rites 
de passage filmek, cinematic Bildungsroman, youth film, 
child adult film); emellett abban sincs tudományos össz-
hang, hogy a coming-of-age terminust milyen értelemben 
használják. Anne Hardcastle (2009) például alműfajként, 
Anders Lysne (2016) és Carlos-Menendez Otero (2015) 

narratív szerkezetként utalnak rá; mások, mint például 
P. S. Maslin (2018) vagy Matthew P. Schmidt (2002) 
amellett érvelnek, hogy részben megegyezik a gyermek- és 
ifjúsági film műfajával. A tudományos életben e fogalom 
használatát jellemző széttartás azért alakulhatott ki, mert a 
coming-of-age műfajának mindkét alapköve – a fiatalság 
és a változás kardinális jelentősége – meglehetősen álta-
lános jegye a történeteknek, hiszen műfaji sémától füg-
getlenül a filmekben rendszerint egy vagy több szereplő 
változása áll az elbeszélés fókuszában. Király Jenőt idézve 
úgy is fogalmazhatunk, hogy a felnövekedéstörténetek 
genológiai szubsztanciája túl általános, amennyiben a fi-
atalság és a változás az a két tényező, amely immanensen 
a műfaj sajátja. Mindenesetre jelen összeállításban a fel-
nőtté válás tematikájának általános rugalmasságát hang-
súlyozzuk, amiből az következik, hogy a műfaj könnyen 
adaptálható, és erős műfajvonzalommal bír (pl. tinihor-
ror, tinivámpírfilm), és kiinduló definícióként az Anne 
Hardcastle szerkesztette Coming of age on film: Stories of 
transformation in world cinema című 2009-es tanulmány-
kötetben szereplő meghatározást javasoljuk, amely szerint 
egy tipikus coming-of-age filmben a serdülő szereplőből 
felnőtt lesz, ennek során pedig önmagával és a világ érzé-
kelésével kapcsolatban markáns változást él meg.

Érdemes tehát különbséget tenni aközött, hogy gyer-
mekekről és fiatalokról szóló filmet vagy nekik szóló alko-
tásokat értünk a fogalom alatt. Az első kategóriába tartozó 
alkotások egy csoportja esetében (pl. „child adult film”) 
hangsúlyos lehet az erőszak, a szexualitás, az abúzus, a 
drog, az alkohol, a prostitúció; ezek miatt nem ajánlott a 



7

Kortárs felnövekedéstörténetek
Bevezető

fiatal korosztály számára. Ezzel kapcsolatban lehet az is, 
hogy a műfaji vagy szerzői filmek esetében vizsgáljuk a 
coming-of-age narratívát: az előbbihez tartozhatnak a gyer-
mek- és ifjúsági filmek, míg az utóbbihoz a nem (csak) 
nekik készült, hanem róluk szóló kvázi autobiografikus 
alkotások modern rendezők kameratöltőtollából. Nincs 
konszenzus a korosztály meghatározásának tekintetében 
sem: például Don Lort Coming of age: Movie and video  
guide (1997) című könyvében fiatalnak a nyolc és tizen�-
nyolc év kor közöttieket tekinti, a WHO tíz és tizenkilenc 
év közöttieket, míg Philippa Zielfa Maslin doktori disszer-
tációjában (2018) a tíz és huszonöt év közötti korosztály-
ról szóló filmeket veszi alapul vizsgálataihoz.

A felnőtté válás jelensége nemcsak műfajelméleti, ha-
nem pszichológiai vagy antropológiai fogalmak mentén is 
értelmezhető. Erik H. Eriksson pszichoszociális fejlődésel-
méletében a serdülőkor időszaka az identitáskrízisről szól, 
amelynek során az egyén feladata, hogy megtalálja önma-
gát mind az egyéni, mind a társadalmi szférában. Arnold 
van Gennep francia etnográfus az átmenet rítusait (rites 
of passage) használja arra a folyamatra, amikor az egyén 
egyik társadalmi szerepből egy másikba jut el (pl. születés, 
serdőlőkor, ifjúvá avatás, házasság), gyakran kulturálisan 
szentesítve az átlépés mozzanatát.

Jelen számban Benke Attila tanulmánya a kortárs ma-
gyar nagyjátékfilmben vizsgálja a felnőtté válás jelenségét, 
összefüggésben a maszkulinitás és a család fogalmaival.  
A tanulmány kérdése az, hogy a kétezres évek után ké-
szült, fiatal fiúk felnövekedéstörténeteiről szóló filmekben 
a hősök mennyire tartják követhetőnek az apák és makro-

közösségük maszkulinitásképét, és ez mennyire konform 
a társadalom és a politika által közvetített férfiasságképpel. 
Bácskai-Nagy Barnabás szövegében a horror két ikonikus 
toposzának, a démoni megszállottságnak és a boszorkány-
ságnak a fogalmain keresztül, illetve a feminista filmel-
mélet terminusait mozgósítva bizonyítja be, hogy a női 
felnőtté válás zsigeri tapasztalata miképpen reprezentáló-
dik a horror műfaji elemein keresztül. Csomán Sándor 
a felnövekedéstörténetek kurrens trendjeit vizsgálja meg 
izlandi, belga és dán filmes példákon. A szerző a kamasz-
kor szövevényes időszakának pszichológiai hátterét felvá-
zolva mutat rá a felnőtté válás küszöbén álló fiú hősök 
érzelmi dilemmáira, érzékletesen felvillantva ezek formai 
ábrázolásának összetettségét. Varga Bence a kortárs szu-
perhősfilmeket analizálva ismerteti, hogy milyen összefüg-
gés van a szuperhősképesség elsajátítása, a traumafeldol-
gozás folyamata és a felnőtté válás között, reflektálva az 
átmenet rítusainak sajátos interpretációjára a vonatkozó 
korpuszon belül.

Ez a hiánypótló összeállítás rávilágít a felnövekedés-
történetek kortárs filmkultúrában betöltött jelentős szere-
pére, egyúttal felhívja a figyelmet a fiatalok útkeresésének 
országhatárokon átívelő, összetett társadalmi és pszicholó-
giai jelenségére. Következő számunkban a szerzői filmek 
felnövekedéstörténeteivel folytatjuk a téma körüljárását.

A szerkesztők



2024
n o . 3 .

8

A 2010-es évek második felében indult #MeToo- 
mozgalom heves vitákat generált a hagyományos 

vagy domináns maszkulinitással és a nőkkel szembeni erő-
szakkal kapcsolatban. Magyarországon is készült néhány 
film, amely csatlakozott ehhez a diskurzushoz: Schwechtje  
Mihálytól a Remélem, legközelebb sikerül meghalnod (2018), 
Nagy Zoltántól a Szép csendben (2019) és Hartung Attilá- 
tól a FOMO – Megosztod és uralkodsz (2019). Ebben a 
három magyar filmben közös, hogy hőseik kamaszok, 
a néző pedig részben vagy egészben a fiúk perspektívá-
jával azonosul: a Szép csendben hőse a tinilány áldozat 
kérésére nyomoz zaklatással vádolt férfi tanáruk, példa-
képe ellenében, míg a Remélem… és a FOMO egyenesen 
a tinédzserkorú zaklatók nézőpontjából bontja ki a cse-
lekményt. Mindhárom alkotás tekinthető felnőtté válási 
vagy felnövekedés-, azaz coming-of-age történetnek, mert 
tétjük, hogy főszereplőik felismerik-e a negatív példákat 
férfivá érésük küszöbén. Életükben először szembesülnek 
súlyos döntéshelyzetekkel és azzal, hogy tetteik komoly 
testi és lelki kárt okozhatnak a másik embernek, valamint 
bizonyos értelemben az apa mítoszával is leszámolnak.

A továbbiakban az említett példák mellett olyan kor-
társ, moziban bemutatott és öt-hat évnél nem régebbi, 
tehát az aktuális társadalmi-politikai klímára reflektáló 
magyar felnövekedéstörténeteket elemzek, amelyekben 
kamasz fiú vagy fiatal férfi a főszereplő, valamint a családi 
kapcsolatok is kulcsfontosságúak a kibontakozó drámá-
ban Ezek a filmek a következők: Bernáth Szilárd: Larry 
(2022), Kerékgyártó Yvonne: Együtt kezdtük (2022), 
Baranyi Gábor Benő: Zanox – Kockázatok és mellék-
hatások (2022), Deák Kristóf: Az unoka (2022), Reisz 
Gábor: Magyarázat mindenre (2023). Fő kérdésem az, 
hogy ezek az alkotások mennyiben tartják elfogadható-

nak elsősorban az apák, másodsorban a makroközös-
ségük értékrendjét, valamint mennyiben konformok a 
hagyományos maszkulinitáskoncepcióval, amelyet a po-
litikai hatalom is közvetít az emberek felé. Ha a filmek 
elutasítják a tradicionális maszkulinitást, illetve azokat 
a destruktív viselkedésmintákat, amelyeket kimondva-ki-
mondatlanul a hagyományos férfiasság eszményével le-
gitimálnak az apák és az antagonisták, akkor feltűnnek-e 
ezekkel szemben pozitív alternatívák? Állításom az, hogy 
egyrészt a kérdéses filmekben maszkulinitások versenge-
nek egymással, másrészt a többség nem teszi le a voksát 
a tradicionális maszkulinitás pozitív értelmezése mellett 
sem. Végül arra is megkísérelek válaszolni, ennek mi 
lehet az oka.

Fe l nő t t é  vá l á s i  d r ámák  
a  magya r  f i lm tö r t é ne t ben
A magyar filmtörténetben a fiatalság és a felnőtté érés 
témája a hatvanas évektől vált népszerűvé, többek között 
annak köszönhetően, hogy egy új fiatal generáció lépett 
színre (köztük a filmek rendezőivel), amelynek tagjai már 
nem feltétlenül tudtak azonosulni az apák értékrendjével, 
másképp tekintettek a történelemre és a társadalomra.  
A helyzetet komplikálta, hogy a közelmúlt krízisei (máso-
dik világháború, a Rákosi-diktatúra, 1956-os forradalom 
és szabadságharc, illetve ennek megtorlása) miatt az apák 
sok esetben testileg és lelkileg is megtörtek, sőt különböző 
okokból kifolyólag (elestek a fronton, disszidáltak, börtön-
be kerültek stb.) eltűntek családjuk, gyermekeik életéből. 
„Apa csodálatos erő. De miért nincs bátorságom egyedül 
is, nélküle?” – ez az egyik kulcsmondata a korszak rep-

Benke Attila

É r e t t s é g i  f é r f i a s s á g b ó l 
M a s z k u l i n i t á s  é s  c s a l á d  a  k o r t á r s 

m a g y a r  f e l n ö v e k e d é s t ö r t é n e t e k b e n

A tanulmány DOI-száma: https://doi.org/10.70807/metr.2024.3.1



9

rezentáns filmjének, Szabó Istvántól az Apának (1966), 
amelyben a főhős Takó még kisgyerek korában elveszítet-
te az édesapját, így nem emlékszik rá, a politikai hatalom 
által közvetített (fals) heroikus ideálokból, majd tragikus 
narratívákból (holokauszt) próbál magának összerakni 
egy apaképet, amelyhez képest kialakíthatja az identitását 
(iskola)társaival folytatott interakciói során. Ám az ötven-
hatos forradalom idején olyan helyzetbe kerül, amelyben 
az apa ideáljára nem alapozhat, saját magának kell akci-
óba lendülnie és hőstettet végrehajtania. Szabó művének 
tehát az apák értékrendjétől és a hamis maszkulinitáskon-
cepciótól való elszakadás a tétje, a saját, önálló identitás 
kialakításának ez a kulcsa.1

A hatvanas évek reményekkel teli korszakát a „szürke 
hetvenes évek” váltotta le az 1968-as reformmozgalmak 
bukása (például a prágai tavasz vérbe fojtása) és az új gaz-
dasági mechanizmus zsákutcába futása után. A kilátásta-
lanságról és az illúzióvesztésről a coming-of-age filmekkel 
rokonítható nemzedéki közérzetfilmek értekeztek direkten.  
Az egyik reprezentáns alkotás Gábor Páltól az Utazás  
Jakabbal (1972), amelyben egy húszas évei elején járó fi-
atalembert, Istvánt sikertelen felvételije után a befolyásos 
édesapja beprotezsálná az egyetemre. Ám az fellázad, és 
inkább beáll tűzoltókészülék-ellenőrnek, amelyet valószínű-
leg alantas és haszontalan munkának tart az apja. A hős 
tehát egyfelől elutasítja szülője értékrendjét, a protekciót, 
másrészt viszont idősebb, kiégett társa, akivel az orszá-
got járják, szintén nem tud pozitív példát mutatni neki. 
A címszereplő Jakab a maszkulinitás kifejezetten negatív 
változatát képviseli: arra tanítja a fiatalembert, hogy a férfi 
számára az élet kaland, lerészegedésből és alkalmi szexuális 
kapcsolatokból tevődik össze, ebben az értékrendben pe-
dig a nő csupán eszköz a vágykielégítéshez. Ugyan a főhős 
végül elutasítja ezt a maszkulin identitást, amikor maga is 
szembesül Jakab agresszivitásával, de az utolsó jelenet erő-

1 Néhány hasonló példa a hatvanas évekből: Sodrásban (Gaál István, 1964), Álmodozások kora (Szabó István, 1965), Ezek a fiatalok 

(Banovich Tamás, 1967), Feldobott kő (Sára Sándor, 1969).

2 Néhány hasonló példa a korszakból: Horizont (Gábor Pál, 1971), A sípoló macskakő (Gazdag Gyula, 1972), A kenguru (Zsombolyai 

János, 1976), Pókfoci (Rózsa János, 1977), A kis Valentino (Jeles András, 1979).

3 Néhány hasonló példa a korszakból: Ballagás (Almási Tamás, 1981), Cha-cha-cha (Kovácsi János, 1982), Szerencsés Dániel  

(Sándor Pál, 1983), Jób lázadása (Gyöngyössy Imre – Kabai Barna, 1983), Szerelem első vérig (Dobray György – Horváth Péter, 

1986), Szamárköhögés (Gárdos Péter, 1987), Túsztörténet (Gazdag Gyula, 1989).

4 Néhány hasonló példa a kilencvenes évekből: Szédülés (Szász János, 1990), Sose halunk meg (Koltai Róbert, 1993), Witman fiúk 

(Szász János, 1997).

sen azt sugallja, hogy a „hippi” életmódból való kiábrándu-
lást követően István mégis aláveti magát az apa akaratának, 
azaz protekcióval továbbtanul.2

Gothár Péter klasszikusa, a Megáll az idő (1983) hőse, 
Dini már nem választhat, mivel forradalmi szerepvállalása 
miatt édesapja disszidálni kényszerül, így szocializációját 
meghatározza, hogy tudja: szülője magukra hagyta őket. 
Fals és követhetetlen ideálok tűnnek fel kamaszkorában. 
Az egyik negatív „példakép” édesanyja új élettársa, aki a 
diktatórikus rendszer csendes legitimálására, megalázko-
dásra és passzivitásra buzdítja Dinit, a másik végletet pedig 
az iskola szinte anakronisztikus lázadója, Pierre képviseli, 
akivé a főhős csak szeretne, de nem mer válni; többek kö-
zött ezért sem disszidál vele Nyugatra a cselekmény végén. 
Így beledermed abba a szerepbe, amit a pótapja kínált fel 
neki. Erre utal a kiábrándító utolsó jelenet, amelyben Dini 
már kiskatonaként és részegen vizel az utcán, a másik olda-
lon pedig „élete szerelme” tol egy babakocsit, tehát útjaik 
elváltak, életük elszürkült.3

Sopsits Árpád Céllövöldéjének (1990) antihőse számá-
ra is megáll az idő már a felnőttkor hajnalán, de ő nem 
pusztán végignézi, ahogy az apa távozik az életéből, hanem 
ő maga iktatja ki. Feri számára nincs pozitív minta, mind-
két szülője rossz példakép, de a legrosszabb az apa, aki a 
maszkulinitás legnegatívabb változatát képviseli: a férfias-
ságot az öléssel és a szenvtelen, állatias, egyoldalú szexua-
litással kapcsolja össze. A puska erős szimbólum ebben a 
történetben, azt a káros értékrendet jelképezi, amelyet Feri 
szülője kényszerít a fiára, és amelyet a gyermek az apa el-
len fordít. Sopsits értelmezésében tehát ez a fajta erőszakos 
férfi identitás minden férfira káros, de kiváltképp arra, aki 
továbbörökíti.4

Ugyan Török Ferenc a magyar filmtörténeti hagyo-
mányhoz kapcsolódó Moszkva terében (2001) már a puha 
diktatúra végnapjaiban játszódik a cselekmény, és a hősök 

Érettségi férfiasságból
Benke Attila



2024
n o . 3 .

10

a szabadság „pillanatait” élik, amikor még gyakorlatilag 
bárkivé válhatnak, a Dinit idéző apátlan hős, Petya hason-
ló sorsra jut: nem lesz belőle senki, mint arról a végső nar-
ráció értesíti a nézőt. Ráadásul az apafigura, Jancsi bá nem 
kínál pozitív példát: gátlástalan és agresszív vállalkozó, aki-
nek a pénz az egyetlen érték, Petyát és annak nagymamá-
ját is megvezeti, csak hogy rájuk sózzon egy rozoga autót.  
A film „Pierre-je”, Rojál pedig bűnre csábítja a főhőst, és 
össze is rúgják a port. Pozitív maszkulin példaképek tehát a 
Moszkva térben sincsenek a kamasz hős számára.5

A már bőven a fogyasztói kapitalizmusban élő hu-
szonéves Áron Reisz Gábor korábbi coming-of-age film-
jében, a VAN valami furcsa és megmagyarázhatatlanban 
(2014) gyerekpozícióban létezik, saját egzisztenciája és 
munkája nincs, sőt a cselekmény során még fel is sül, 
amikor szexuális együttlétre kerül a sor. A tradicionális 
maszkulinitás ideológiája értelmében „feminin karakter”. 
Van ugyan édesapja, de az nem tud pozitív példaként 
funkcionálni: egyrészt mert inkább passzív, másrészt az 
anyával (és a már saját családdal rendelkező testvérrel) 
együtt csak a bűntudatot kelti Áronban, amiért nem tu-
dott magának saját egzisztenciát építeni. Ez ugyanakkor 
egy komplexebb, általánosabb probléma, ami például 
abból fakad, hogy Áron a szakmájában (filmelmélet és 
filmtörténet) nem talál munkát.6

Az apák és pótapák különböző okokból kifolyólag 
nem tudnak tehát követhető értékrendet közvetíteni a 
fiataloknak, így azok magukra maradnak az identitásépí-
tésben a (közel)múlt magyar filmjeiben. Az újabb, kortárs 
coming-of-age drámák pedig lényegében ezt az örökséget 
viszik tovább.

5 Néhány hasonló példa a kétezres évekből: Torzók (Sopsits Árpád, 2001), Előre! (Erdélyi Dániel, 2002), Boldog születésnapot!  

(Fazekas Csaba, 2003), Egyetleneim (Nemes Gyula, 2006), Mansfeld (Szilágyi Andor, 2006), Tibor vagyok, de hódítani akarok! (Fonyó 

Gergely, 2006), Apaföld (Nagy Viktor Oszkár, 2009).

6 Néhány hasonló példa a kétezertízes évekből: Utóélet (Zomborácz Virág, 2014), Kút (Gigor Attila, 2016), Férfikor (Politzer Péter, 

2017), Rossz versek (Reisz Gábor, 2018), Guerilla (Kárpáti György Mór, 2019).

7 Lásd erről: Hadas Miklós: A hegemón maszkulinitás szociológiai konstrukciói. Férfikutatások a tudományos normalizálódás 

útján. Replika (2009) no. 69. pp. 27–41.

8 Bourdieu, Pierre: Férfiuralom. Budapest: Napvilág Kiadó, 2000.

Hegemón  é s  d e s t r uk t í v  
maszku l i n i t á sok

Az Együtt kezdtükben egykori középiskolai osztály tart tíz-
éves találkozót az egyik szerelmespár, Renátó és Juli eskü-
vőjén, ahová a társai által tiniként még ügyeletes „móka-
mesternek”, felnőttként már meglehetősen modortalannak 
tartott Ádi is eljön. A fiú a lagzi másnapján egy komoly, 
gyerekvállalásról szóló beszélgetésbe is belerondít szerelmi 
bánatában (szerelmes a fiatal feleségbe), és amikor az egyik 
volt osztálytársnője közli vele, hogy ez női téma, akkor 
ő azt mondja: „Mér’, a gyerekcsinálásról van szó, nem?  
Ahhoz az anyagot ki szolgáltatja, hölgyeim? Az urak!” Ezzel 
Ádi a hagyományos maszkulinitást idézi meg, amelynek 
ideológiájával próbálja alátámasztani arcátlan viselkedését.  
A fiú frusztrált, mert egyrészt a fiatal feleség, aki már Rená-
tó gyermekét hordja a szíve alatt, több ízben visszautasította 
agresszív közeledését (Ádi megpróbálta megcsókolni, illetve 
még az érettségi banketten megfogta a fenekét is), másrészt 
másik volt osztálytársnőjétől, Gigitől van ugyan egy kislá-
nya, de azt gyáva módon nem akarja felvállalni, amit bántó 
humorral és bunkósággal kompenzál. A fiatal férfinak te-
hát nincs egészséges önképe, és maszkulinitásképzete sem.

De mit jelent a maszkulinitás? Valójában maszkulini-
tásokról kell beszélni, hiszen – mint arra már több teore-
tikus is rávilágított7 – a férfiideál, illetve a férfi identitás 
társadalmi osztályonként és kultúránként eltérhet, lokális 
változatai vannak, sőt a sztereotípiákkal ellentétben egy 
homoszexuális férfi is lehet klasszikus értelemben „masz-
kulin karakter”. A tradicionális, más elnevezéssel domi-
náns vagy hegemón maszkulinitás egy általános, a világon 
mindenütt dekódolható férfieszmény, amelyet például  
Pierre Bourdieu írt le sokat kritizált könyvében, a Férfi-
uralomban.8 A francia szociológus és antropológus ugyan 
tradicionális, törzsi életmódot folytató közösségeket tanul-



11

mányozott, de olyan hatalmi mintázatokat mutatott ki a 
két (társadalmi) nem (szexuális) kapcsolatában, amelyek 
a modern társadalmakban is tetten érhetők. Bourdieu 
rámutatott: a férfi- és nőideálok, illetve a férfi és női szere-
pek valójában ideológiák, szociális konstrukciók, amelyek 
testi adottságokat értelmeznek át, és ezáltal a nemek közti 
hatalmi viszonyokat igazolják. Az évszázadok során pedig 
a különféle reprezentációk és rítusok hozzájárultak ahhoz, 
hogy a mesterségesen létrehozott társadalmi különbség 
természetesnek, biológiai különbségnek tűnjön a töme-
gek szemében, legitimálva ezzel az „aktív, cselekvő férfi” 
uralmát a „passzív, befogadó nő” felett többek között a 
háztartásban, amire a nő szerepét korlátozza a hagyomá-
nyos patriarchális ideológia. Ennek a viszonynak és a 
hatalomgyakorlásnak a legalapvetőbb formája Bourdieu 
szerint a szexuális aktus, amelyben direkten megnyilvá-
nulhat a férfierő, az uralom és a birtoklás. Ebből fakad, 
hogy a mi kultúránkat is máig kisebb-nagyobb mértékben 
meghatározó, tehát hegemón tradicionális maszkulinitás 
ideológiai rendszerében a férfi számára a legnagyobb szé-
gyen, ha – akár szexuális, akár szimbolikus értelemben 
– női, feminin pozícióba kerül, ami ebben az értelmezési 
keretben hatalom- és presztízsvesztést jelent. Bourdieu 
leírása szerint a modern társadalmakban a férfiuralom 
ideológiáját elsősorban a család (másodsorban mint 
makroközösség az egyház, az oktatás és persze az állam, a 
politikai hatalom) reprodukálja; például a nemek szerinti 
munkamegosztással, ami minta a gyermek számára.

Amint arra Bourdieu és mások is rávilágítottak, a 
20–21. században a hegemón maszkulinitás ideológiája 
olyan kihívásokkal került és kerül szembe, mint hogy jó 
ideje már a nők is eljuthatnak a vezető pozícióig a házi-
asszony vagy anya szerepe mellett vagy helyett, még ha 
a férfi és a női alkalmazottak fizetései között továbbra 
is tapasztalhatók súlyos egyenlőtlenségek a nők kárára. 
Ugyanakkor – mint arról például Tim Edwards is érte-
kezik9 – a nők egyre gyakoribb hatalmi pozíciókba ke-
rülése, tradicionális társadalmi-nemi szerepük elutasítása 
félelmet váltott ki egyes férfiközösségekből, jellemzően a 

9 Edwards, Tim: Cultures of Masculinity. London – New York: Routledge, 2006. pp. 6–21. https://doi.org/10.4324/9780203005224 

10 Lásd például Kirby Fenwick: Football clubs can end toxic masculinity, but first they need to talk about it. https://www.theguardian.com/

sport/2018/jun/22/football-clubs-can-end-toxic-masculinity-but-first-they-need-to-talk-about-it (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 05.)

11 Például Hanley, Tim: Not All Supermen. Sexism, Toxic Masculinity and the Complex History of Superheroes. London – New York: 

Rowman & Littlefield, 2022. https://doi.org/10.5771/9781538152744

patriarchális társadalmi rend konzervatív védelmezőiből, 
ezért is született meg a „maszkulinitás válságának” kon-
cepciója. Ám Edwards szerint éppen ez a koncepció kelt-
het szorongást a férfiakban, generálhat morális pánikot 
– hovatovább a „férfiasság krízise” maga a morális pá-
nik. Ha a férfi az ideológia hatására úgy tekint a független 
vagy hatalmi pozícióba került nőre, mint aki a társadalmi 
státuszát (Bourdieu kifejezésével: habitusát) veszélyezteti, 
akkor ez félelmet és frusztrációt válthat ki belőle; főleg, 
ha a hatalomvesztés érzését olyan általánosabb szociális  
problémák is erősítik, mint a munkanélküliség. Edwards 
szerint a férfi munkanélkülisége azzal kontrasztban, hogy 
egyrészt a nő sikeres a saját karrierjében, másrészt a he-
gemón maszkulinitás ideológiája komoly elvárásokat ter-
hel a férfiakra, agressziót, sőt családon belüli erőszakot is 
generálhat. Vagyis a 21. században minden korábbinál 
problémásabb a tradicionális maszkulinitást a férfiakra 
erőltetni, valamint ennek válságát kikiáltani például a 
nők munkavállalási sikerei miatt.

A hagyományos férfiideál és a társadalmi körülmé-
nyek kontrasztja feszültséget kelthet az egyénben, mert 
az előbbi követelményrendszerének teljesítése lehetetlen 
küldetésnek tűnhet számára, ami a szakemberek szerint 
akár erőszakos (túl)kompenzációhoz vezethet. Ezzel vissza 
is érkeztünk a #MeToo-mozgalomhoz és a szexuális zak-
latási botrányokhoz, amelyek kapcsán a „toxikus maszku-
linitás” (toxic masculinity) kifejezés elterjedt a sajtóban,10  
a médiában és a közösségi oldalakon, sőt komolyabb te-
oretikus munkákban is találkozunk vele.11 Mivel a popu-
láris feminista újságírók gyakran elmulasztják definiálni, 
több társadalomkutató és pszichológus megpróbálta értel-
mezni ezt a fogalmat. Carol Harrington például felfejtette, 
hogy kezdetben a pszichológiában marginalizált férfiakra 
használták, akiknek a személyisége nem ideális módon 
fejlődött, például apa nélkül nőttek fel, ami miatt nem 
realisztikus férfiideál(ok) szerint szocializálódtak. Így foly-
ton kényszerét érzik annak, hogy bizonyítsák: „igazi férfi-
ak.” Egyéb kutatások másfelől a börtönökben élő férfiak  
egyenlőtlen kapcsolatát, az agresszív versengést és a  

Érettségi férfiasságból
Benke Attila



2024
n o . 3 .

12

mások feletti elnyomó hatalom gyakorlását ragadták meg 
a toxikus maszkulinitás fogalmában. Harrington kimuta-
tása szerint a #MeToo után viszont már nem margina-
lizált, hanem éppen ellenkezőleg, fehér, felső-középosz-
tálybeli férfiak viselkedésének jellemzésére használják a 
fogalmat a populáris feminista újságírók.12

Michael Flood különféle publikációk alapján kísé-
relte meg leírni, mitől lehet „toxikus” a maszkulinitás. 
(Habár a szerző hangsúlyozza, hogy ez egy leegyszerűsítő, 
sztereotip kifejezés, ami általános szociális problémákat 
és negatív viselkedésmintákat mos össze a tradicionális 
férfiideállal.) Flood leírása szerint a toxikus maszkulinitás 
„követelménye”, hogy a férfiak legyenek aktívak, agresszí-
vek, „rámenősek” és dominánsak a nőkkel szemben, ne 
mutassanak (gyengéd) érzelmeket. A szerző úgy véli, ez az 
elvárásgyűjtemény vagy viselkedésminta nemcsak a férfi–
nő, hanem a férfi–férfi viszonyokat is megmérgezi, hiszen 
az eszerint szerveződő csoportok kirekesztik a „nem elég 
férfias” férfiakat.13 Mint az idézett leírásokból is kiviláglik, 
a toxikus maszkulinitás valójában inkább a tradicionális 
férfiideál pervertált és félreértelmezett változata, negatív vi-
selkedésminta, amelyet adaptálva az elemzett filmek hősei 
lelki vagy testi kárt okoznak társaiknak. Ezért a további-
akban a „destruktív maszkulinitás” kifejezést használom 
erre az identitásalternatívára.

A legújabb coming-of-age filmek többségében tiné-
dzserek a főszereplők, akik érettségi előtt állnak (Remé-
lem…, Szép csendben, FOMO) vagy a cselekmény egy 
pontján le is érettségiznek (Együtt kezdtük, Zanox, Magya-
rázat mindenre). A Larry, az Együtt kezdtük szereplőinek 
kétharmada és Az unoka hősei huszonévesek, de átvitt 
értelemben rájuk is vár még egy „érettségi”. Ez egy fon-
tos, szimbolikus motívum, mert bár – főleg manapság 
– az egyén számára korántsem ez a középiskolai záróvizs-
ga jelenti a belépőt a felnőtt életbe és a munka világába 
(a FOMO és a Magyarázat mindenre tinijeit is egyetemre 
szánják a szüleik), de a fiktív dráma a megmérettetésükről 
szól. Tudnak-e felelősen gondolkodni, felelős döntéseket 
hozni? Illetve meg tudnak-e felelni a társadalmi elvárások-
nak, köztük annak a férfiasságkonstrukciónak, amelyet 

12 Harrington, Carol: What is „Toxic Masculinity” and Why Does it Matter? Men and Masculinities 24 (2021) no. 2. pp. 345–352.  

https://doi.org/10.1177/1097184x20943254

13 Flood, Michael: Toxic masculinity: A primer and commentary. https://xyonline.net/content/toxic-masculinity-primer-and- 

commentary (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 05.)

a mikro- és makrokörnyezetük közvetít feléjük? Vagyis 
bennük a felnőtté válási tematika szorosan kapcsolódik a 
férfivá válás kérdéséhez.

A Remélem…-ben, a FOMO-ban, a Szép csendben és  
a Magyarázat mindenre cselekménye során, valamint a  
Zanoxban és a Larryben is többféle maszkulinitásalter-
natívával találkoznak a főhősök, mintegy „próbálgatják” 
ezeket a szerepeket, illetve ezek teszik próbára őket. Sok 
esetben (Remélem…, FOMO, Larry, Magyarázat…) termé-
szetesen az apa vagy nevelőapa az elsődleges példakép, és 
szinte kivétel nélkül a maszkulinitás destruktív változatát 
képviseli, de erről a következő fejezetben részletesebben 
értekezünk. Egyelőre maradjunk a hősöknél és az egyéb 
szociális interakcióiknál. Az Együtt kezdtükben a férfi 
főszereplők egy-egy maszkulinitásalternatívát reprezentál-
nak, illetve Marci, a Londonba szakadt tulajdonképpeni 
főhős, aki még tíz évvel az érettségi után is elkeseredett 
küzdelmet folytat Franciskáért, és éppen válaszút előtt áll, 
az udvarias és kedves Geri által közvetített pozitív, vagy 
zaklatója, az Ádi által közvetített negatív maszkulinitásal-
ternatívát adaptálja-e? Hasonló a tétje a FOMO-nak is, 
amelynek hőse, Gergő a baráti köre nyomására részegen 
megerőszakolja a leitatott, öntudatlan Lillát, aki a trau-
mát követően eltűnik. Így a feljelentéstől rettegő fiúbanda 
nyomozásba kezd, amelynek során további korukbeli lá-
nyokat zaklatnak verbálisan és fizikailag egyaránt. Gergő 
persze lassan ráeszmél, hogy bűncselekményt követett 
el, így a felelősségrevonástól félve átértékeli egészségte-
len baráti kapcsolatait és mindazt, amit „poén” címén 
a társaival műveltek YouTube-csatornájuk nézettségének  
növeléséért.

Az unokát és a Larryt leszámítva mindegyik coming-
of-age történetben egy szeretett vagy legalábbis szexuálisan 
vonzónak tartott lány vagy nő motiválja a főhősöket, akik 
az ő viszonylatukban kerülnek válaszút elé, hogy milyen 
maszkulinitásalternatívát építenek be az identitásukba az 
„érettségi vizsga” során. A bosszúthrillerként működő 
Az unokában a Rudi nagyapját megkárosító csalókat kell 
elfogni, a Larryben pedig a gyerekkori traumája miatt be-
szédhibával küzdő címszereplő rapper a borsodi nyomor-



13

ból és rendőr édesapja szorításából akar kitörni egy buda-
pesti tehetségkutatón keresztül. A Remélem… és a Zanox 
tinijei gyakorlatilag feminin karakterek, tehát a hegemón 
maszkulinitás elvárásrendszere szerint nemcsak tetteik-
ben, hanem viselkedésükben is meg kell tanulniuk „iga-
zi férfinak” lenni. A Zanox hőse a szorongására szedett 
kísérleti gyógyszer és egy idős alkoholista férfi házipálin-
kája kombinációjával képes visszautazni a múltba, hogy 
korrigálja hibáit, illetve hogy biztosítsa szerelme, Janka és 
annak barátnője életben maradását, ugyanis a cselekmény 
során egy férfi sorozatgyilkos szedi női áldozatait. Tehát 
neki a destruktív maszkulin karaktert (a gyilkost) kell le-
győznie ahhoz, hogy „elnyerje” a boldogságot és Jankát.  
A Remélem… fiú hőse viszont hasonlóan ellentmondásos 
antihős, mint a FOMO Gergője, hiszen nemcsak áldozat, 
hanem egyben bűnös is. Schwechtje művében persze az 
arcátlan Beni, az iskola „nagymenője” eleinte a destruk-
tív maszkulinitás tökéletes példája: egy alkalommal még 
Esztert, a lány hőst is megalázza az egész iskola előtt, azaz 
lehúzza a szoknyáját, a félénk Pétert pedig folyton piszkálja 
és gúnyolja. Ám Péter is a „sötét oldalra” sodródik, mert 
szerelme, Eszter kegyeit úgy akarja elnyerni, hogy a kamasz 
lány által imádott angoltanáruknak, Csabának adja ki ma-
gát. A fiú számára nyilvánvalóan nem követhető alterna-
tíva Beni; Csaba ellenben ideális férfi: kedves, udvarias, 
jóképű, ezért is veszi fel Péter az ő identitását a lány hőssel 
folytatott chatelésük során. Egyre egyenlőtlenebb és a női 
test fetisizálása felé eltolódó kapcsolatuk során tulajdon-
képpen lekövethető, hogyan vált át a tradicionális masz-
kulinitás destruktívba: Eszter minél inkább kiábrándul 
„Csabából”, Péter annál frusztráltabbá és erőszakosabbá 
válik. Végül, amikor a lány furcsamód összejön Benivel 
(furcsamód, hiszen a fiú korábban zaklatta őt), és szakít a 
„tanárával”, Péter féltékenységből nyilvánosságra hozza a 
szerelme meztelen melléről készített képeket, amire tipikus 
áldozathibáztató reakciók érkeznek a Facebookon. Így Esz-
ter öngyilkos lesz, ráadásul abban a hitben, hogy egykori 
bálványa, az amúgy ártatlan Csaba a szivárogtató.

A FOMO Lillája nem jut el eddig, eltűnése viszont 
feszültséget kelt, ahogy az is, hogy tanár édesapja azzal fe-
nyegeti Gergőt, kirúgatja, így nem érettségizhet le, és nem 
mehet továbbtanulni Amerikába. Péter és Gergő persze  
— ha későn is, de – felismerik borzalmas tetteik súlyát, így 
elindulnak a megigazulás, a destruktív maszkulinitás eluta-

sításának útján. Az előbbi bűntudattól vezérelt, kétségbe-
esett végső futása után meglátogatja kómában fekvő sze-
relmét a kórházban, az utóbbi pedig nemcsak szembenéz 
áldozatával és egy meglehetősen irreális jelenetben (a Sza-
badság híd tetején Lilla kezébe kerül a tériszonyos Gergő 
élete) szimbolikusan megbűnhődik tettéért, hanem össze 
is verekszik áldozathibáztató és immorális barátaival, mert 
azok nehezményezik, hogy beismerte bűnét.

Az unokában és a Larryben másképp jelenik meg a 
tradicionális maszkulinitás pervertált változata. A Larry-
ben a rapzene és az ebben előadott, a helyi romák által 
a főhős felé közvetített „agresszív borsodi ganxta” imá-
zsa egyfajta maszk. Maszk, amelyet Larry (eredeti nevén 
Ádám) azért ölt magára, mert beszédhibája és túl domi-
náns apja árnyékában duplán „férfiatlan férfi”-nak, ha-
talomnélkülinek érzi magát. Rapperként művésznevén 
ugyanakkor sztár, a YouTube-on már jóval azelőtt híressé 
válik, hogy fellépne a tehetségkutatón. Bernáth Szilárd 
rendező pedig azzal komplikálja tovább a helyzetet, hogy 
hiába maszk a kemény borsodi rapper hamis imázsa, Lar-
ry a saját maga által írt és őszintén előadott (elordított) 
dalában kiönti a szívét-lelkét, jelenbeli fájdalmát és múlt-
beli, családi traumáját. Vagyis hiába viseli a destruktív 
maszkulinitás álarcát, valójában amikor előadja a szöveget 
(és felülkerekedik beszédhibáján), legbelsőbb énjét tárja 
fel a nyilvánosság előtt, ami az ideológia szerint éppen 
hogy „férfiatlan” viselkedés.

Az unokában az antagonista, az egyik csaló, Doma 
képviseli ezt az identitásalternatívát, ami ugyan nem 
nők elleni erőszakban nyilvánul meg, de megveri az őt 
követő főhőst, majd a cselekmény végén újabb veréssel 
fenyegeti, hogy éreztesse vele, ki az „alfahím”. A másik, 
hasonlóan rossz viselkedésmintát egy nagyapafigura, a 
Rudi által látogatott szövetségesei, az idős megkárosítottak  
körében működő fegyverbolond Gyuri közvetíti. Ugyan 
a férfi dühe jogos, de a halál aránytalanul nagy büntetés 
lenne Domának, ráadásul meggyilkolása önbíráskodás-
nak minősülne. Bár Rudi elfogadja Gyuritól a pisztolyt 
a cselekmény elején, a végső konfrontáció során „jeles-
re érettségizik”: belátja, hogy ez a fajta megtorlás nem a  
helyes út, nem attól lesz „igazi férfi”, hogy szétlövi a 
nagyapját megkárosító antagonista fejét. Azaz végső so-
ron elutasítja az erőszakot és a lőfegyvert mint a férfierő 
pervertált szimbólumát.

Érettségi férfiasságból
Benke Attila



2024
n o . 3 .

14

A p á k  é s  f i ú k

E kortárs magyar felnövekedéstörténetek hősei tehát vagy 
leszámolnak a destruktív maszkulinitás képviselőivel va-
lamilyen módon, vagy legalábbis belátják, hogy hiba volt 
adaptálni a kapcsolódó viselkedésmintákat. Sokuknak 
azért is nehéz a helyzete, mert a tradicionális férfiasság per-
vertált formájának elsődleges forrása maga a szülő, az apa 
vagy legalábbis az atyáskodó apafigura. A Remélem…-ben 
a cselekmény egy pontján Péter kap egy nevelőapát édes-
anyja új párja képében. A férfi egyrészt folyton azzal 
zaklatja a fiút, hogy „csajozzon”, még a számítógépét is 
elveszi, hogy „ne legyen már ennyire kocka”, tehát repro-
dukálja otthon azt, amit Beni, az iskolai zaklató művel a 
fiúval a nagyközösségben. Másrészt, ezzel összefüggésben 
kérkedik azzal, hogy mennyi rövid és felszínes kapcsolata 
volt, mennyire sok „trófeát begyűjtött” fiatalabb korában, 
Péternek is ezt kellene tennie. Vagyis egyértelműen nega-
tív példa a főhős előtt, aki többek között a megaláztatások, 
illetve az ezek miatt elhatalmasodott frusztrációja hatásá-
ra szivárogtatja ki Eszter félmeztelen képeit. A család és 
a (nemi) identitás meglehetősen konzervatív koncepci-
óját követő Bagdy Emőke elmélete ugyan több ponton 
támadható, de éppen ezért jól hasznosítható a tradicio-
nális maszkulinitás koncepcióját megkérdőjelező kortárs 
felnövekedéstörténetek elemzéséhez. Hiszen az ezekben 
megjelenő apák és apafigurák egyaránt azt a patriarchá-
lis családmodellt és viselkedésmintákat tartják ideálisnak, 

14 Bagdy Emőke: A személyiség titkai. Budapest: Helikon, 2014. pp. 9–47; 115–135.

amiről a szerző is ír könyvében, A személyiség titkaiban. 
A pszichológus szerint az apa és az anya olyanok, akár 
a cseppek a tengerben, vagyis a társadalmi normákat és 
ideálokat hordozzák magukban és közvetítik gyermekeik 
felé, ezek „bevésődése” az ember személyiségébe pedig 
a családban a leghatékonyabb a mikroközösség erős ér-
zelmi meghatározottsága miatt. A gyermek a személyisé-
gét a számára jelentős személyekhez, így szüleihez, majd  
serdülőkorában már inkább a kortársaihoz méri. Bagdy 
szerint a serdülés, vagyis a felnőtté válás három fontos 
„próbatétele”, hogy egyrészt az egyén maga mögött hagyja 
a gyerekszerepet, másrészt a nemének megfelelő identitást 
kell elsajátítania, harmadrészt a felnőttkorral járó általános 
szerepkövetelményeket is teljesítenie kell. Mivel az egyén 
identitása nem adott, hanem folyamatosan formálódik, 
a tinédzserek különféle alternatívákat, viselkedésmintákat 
próbálgatnak, hogy kialakítsák saját önazonosságukat a 
mikro- és makroközösséggel folytatott interakciók (pél-
dául beavatási rítusok) során, majd a működőképesnek 
bizonyuló verziót beépítik az identitásukba. A folyamat 
során tehát szükségképpen konfliktusba kerül a szülők és 
a kortársak értékrendje.14

Bagdy szerint a harmonikustól eltérő nevelési atti-
tűdök szerepkríziseket is eredményezhetnek, ami miatt 
kitolódhat a serdülőkor időtartama, késhet a felnőtté vá-
lás még biológiai értelemben érett egyének esetében is.  
A pszichológus a nem ideális nevelési módok közül hetet 
különböztet meg: az ambiciózust, ami túl szigorú követel-

Larry (2022)



15

ményeket támaszt a gyerekkel szemben; a túlvédőt, ami 
éppen hogy az egyén önállóságát veszélyezteti; a szeretet-
hiányos hideget, az elhanyagolót, a drillest (diktatórikus) 
és a diszharmonikust, amelyekkel a szülők érzéketlen és  
agresszív embereket nevelhetnek ki. Bagdy szerint a lá-
nyoknál a leghátrányosabb a hideg, korlátozó és merev 
anyai magatartás, a fiúknál pedig a gyenge és vezetéskép-
telen apai viselkedésmód.15 Ám a pszichológus utóbbi 
állítását inkább cáfolják a kortárs magyar felnövekedéstör-
ténetek, éppen hogy a (túlságosan) domináns apát ábrá-
zolják a legkárosabbnak.

A Zanoxban és az Együtt kezdtükben nem jelenik meg 
a főhősök édesapja, bár az előbbi rendezője, Baranyi 
Benő szerint16 életben vannak Misi szülei, de nem vélet-
lenül nem velük, hanem a nagymamájával lakik együtt, 
tehát valamiért elidegenedett tőlük. Ellenben a címben 
hivatkozott szorongásoldó gyógyszert feltaláló orvos,  
Gyula (aki egy csendes férfiből a maszkulinitás hawaii 
inges karikatúrájává alakul át a fináléra) a cselekmény 
végére egyfajta pótapjává válik: visszautazva az időben 
instrukciót ad neki az érettségihez, és (humorosan) meg-
fenyegeti, hogy „nyomuljon rá” Jankára, szinte csak azt 
nem mondja neki, amit a destruktív maszkulin szlengben 
szoktak, hogy „ne legyél már punci”. Persze Misi nem 
adaptálja ezt az attitűdöt, ahogy Az unoka hőse sem tekinti 
példaképnek Gyurit, valamint az igazi nagyapját is más-
képp ítéli meg a cselekmény végén. Ugyanis ez utóbbinak 
a csalók által eltulajdonított, majd Rudi által megtalált 
karórájáról kiderül, hogy nem a dédapa háborús hős-
tettért járó jutalom, dicsőséges családi örökség, hanem  
Budapest ostromakor a nagyapa egy halott ember kezéről 
rángatta le, és csak a bűntudat miatt viselte. A heroikus 
maszkulinitás mítosza tehát szertefoszlik, akár az Apában, 
így a cselekmény tétje az igazság leleplezése (és a nagyapa 
halála) után már az, hogy Rudi fel tud-e építeni magának 
egy önálló és egészséges maszkulin identitást. Mivel nem 
öli meg az antagonistát, a válasz pozitív.

A (pót)apa mint példakép összeomlásáról szól a Szép 
csendben, míg a FOMO-ban, a Larryben, a Magyarázat 
mindenre történetében és egy cselekményszálon az Együtt 
kezdtükben az atyai negatív viselkedésminták dekonstruk-

15 Bagdy: A személyiség titkai. pp. 164–172.

16 Klág Dávid: Hogyan is hívják azt, ami nagyon ütős, egy mondatban? Na, ez nem olyan. https://telex.hu/after/2022/05/30/ 

zanox-baranyi-beno-balint-elod-interju-magyar-film-palinka (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 06.)

ciója megy végbe. A Szép csendben zenész hőse, a 18 éves 
Dávid édesapjával csak videóhívásokon keresztül tartja a 
kapcsolatot, mivel szülei elváltak. Ezért egyfajta apapótlé-
kot keres mentora, az idős zenetanár Frici képében, aki 
nemcsak a próbákon instruálja és látja el „atyai tanácsok-
kal” (például, hogy szeretkezzen többet a barátnőjével), 
hanem a saját családjához is gyakran meghívja ebédre, 
vacsorára, tehát Nagy Zoltán rendező tulajdonképpen csa-
ládtagként állítja be a fiút. A cselekmény során azonban 
gyanúba kerül a férfi, méghozzá egy tinilány tanítványa, 
Nóri gyanúsítja meg azzal, hogy a mentor fogdosta őt. 
A Szép csendbenben ugyan nem egyértelműsíti a cselek-
mény végéig, a vacsoraasztali konfrontációig, hogy bár 
Fricit valóban visszaélt a pozíciójával és messzebbre ment  
a kelleténél, de Nóri is gyengéd érzelmeket táplált a tanára 
iránt, ám ez már nem számít Dávid identitása szempont-
jából. A lányt segítő, az ügyében még kisebb nyomozást 
is végző hős hiába néz fel a mesterre apja helyett is ap-
jaként, elítéli azt a fajta maszkulinitást, amelyet képvisel.  
A vacsora, a leleplezés közben eleredő könnyei a csalódás 
és az elszakadás jelei.

Az Együtt kezdtükben Renátó apósa egyben a volt test-
nevelő tanára, Jani, aki több szempontból is érdekes. Egy-
részt a „testnevelés” tantárgynak már a nevében is ott van, 
hogy az oktatóknak a diákokat a társadalmi normáknak 
megfelelő, ideális testkép szerint kell formálnia. Másrészt 
a Mucsi Zoltán által a tőle megszokott módon groteszk és 
eltúlzott színészi játékkal alakított Jani az érettségi banket-
ten elszenvedett sérelme miatt viselkedik „rossz apa”-ként 
Renátóval szemben. A fiút egyébként Ádi itatta le bos�-
szúból, amiért Juli nem lehet az övé, így a részeg Renátó 
lehányta tanára cipőjét, amitől Jani megszégyenült. Tehát 
a tanár a maszkulin imázsán esett csorba miatt a vejével 
szemben a destruktív férfiidentitás maszkját „viseli”: har-
minchoz közel is gyerekként kezeli, a saját lagziján regu-
lázza, másnap pedig a focimeccs közben szapulja Renátó 
teljesítményét. A tíz év alatt felgyülemlett frusztrációkat  
végül Renátó nem annyira Janira, hanem Ádira zúdítja, 
mivel az após elhinti, hogy Ádi megcsókolta Julit. Ezért  
verekedés tör ki a fiúk között, ami majdnem a szívbeteg 
Ádi életébe kerül. Tehát Marci mellett Renátó is a destruk-

Érettségi férfiasságból
Benke Attila



2024
n o . 3 .

16

tív maszkulinitás vonzáskörébe kerül Ádi és Jani révén. 
Az Együtt kezdtük a szívmegálláshoz vezető verekedéssel 
tulajdonképpen demonstrálja, hogy a férfi–férfi kapcsola-
tokban is mennyire romboló hatású lehet a férfiasságnak 
ez az agresszív, pervertálódott változata, amelynek hatása 
alatt az egyén nemcsak sérelmeket szerez, hanem sebeket 
is ejt, a sajátjait pedig nem tudja adekvát módon kezelni.

A FOMO-ban és a Larryben a vér szerinti apák fizi-
kai fenyítéssel (pofon az előbbi, a földre vitt fiú ütlegelé-
se az utóbbi filmben) és verbális megalázással próbálják 
„nevelni” a fiaikat. A Magyarázat mindenre Györgye (akit 
az a Znamenák István játszik, aki a Megáll az idő apát-
lan Dinijét is megformálta) „beéri” annyival, hogy azzal 
riogatja Ábelt: ha nem tud leérettségizni történelemből, 
„semmirekellő kukás” lesz. Hangsúlyos mindhárom 
filmnél, hogy az ambiciózus vagy parancsuralmi nevelési 
modellt alkalmazó apákkal szemben a fiúk gyakorlatilag 
megdermednek, azaz a cselekmény végéig nem mernek, 
nem is tudnának ellentmondani a szülőnek. Az apa nem 
tűr semmilyen elhajlást attól az értékrendtől, amelyet ő 
abszolútnak és megkérdőjelezhetetlennek értelmez, ezt 
rákényszeríti a fiára. Ráadásul mindhárom film fiatal hő-
sének a szülője befolyásos ember, aki valamilyen módon 
az iskola vagy a falu életét is formálja. A FOMO-ban és 
Magyarázat…-ban gazdag, nagy presztízsű vállalkozó vagy 
vezető, aki módszereiben hasonlít ugyan a Moszkva tér 
feltörekvő, a politikai rendszer összeomlását kihasználó 
Jancsi bájára, ám az övénél stabilabb a pozíciója, kimond-
va-kimondatlanul is a fennálló jobboldali hatalmi beren-
dezkedés kedvezményezettje (Reisz műve nem is kendő-

zi el, hogy György Fidesz-szavazó, ezért is vádolják azzal 
Ábel liberális tanárát, Jakabot, hogy a fiú zakóján maradt 
kokárda, illetve a család politikai hovatartozása miatt buk-
tatta meg az érettségi vizsgán elnémult főhőst). A Larry 
Zoltánja pedig egy rasszista rendőr, aki szerint kemény 
kézzel kell bánni a helyi romákkal, nem is tetszik neki, 
hogy fia velük barátkozik, és nála a destruktív maszkulin 
identitás mellett a vallásos és bűnbánó apa imázsa is csak 
egy maszk, amellyel újra és újra felszínre törő múltbeli bű-
neit és konfliktusait próbálja palástolni (a férfi alkoholista 
volt, és bántalmazta a családját, így Larryt). Ez egyrészt 
a már említett verési jelenetben nyilvánul meg, amikor 
Zoltán hosszú idő után újra lerészegedik, másrészt a fiánál 
csak néhány évvel idősebb párjával, Noémivel szemben 
alkalmaz fizikai erőszakot, amikor az megkérdőjelezi a férfi 
nevelési módszereit. Fiával már csak azért sem találja a kö-
zös hangot, mert annak saját ambíciói (hogy zenéljen, ne  
pedig birkákat tenyésszen) mellett nem tudja elfogadni 
Larry beszédhibáját sem: erőszakkal próbálja tanítani a 
„helyes beszédre”, éreztetve vele, hogy „dadogással” nem 
válhat „igazi férfivá”. Őszinte érzelmek kimutatása és be-
szélgetés helyett vallási és erőszakos maszkulin rituálék-
ban (például egy mesterkélt, közös templomi gyónás és 
frusztrált focimeccs) próbál közeledni Larry felé. A főhős 
jellemzően a sokkal gyengédebb és liberálisabb felfogású 
Noémiben találná meg az érzelmi támaszt, mivel a nő 
nemcsak elfogadja beszédhibájával együtt, de támogatja 
is abban, hogy rappeljen. Ám a film egyik tragikus fejle-
ménye, hogy – részben egyértelműen az apa mint nega-
tív példa hatására – ebből az anyafigurából egyéjszakás 

Szép csendben (2019)



17

kaland válik, amikor Larry kezdeményezésére Noémi-
val szexuális kapcsolatot létesítenek. Így mind közül 
Bernáth Szilárd műve a leginkább pesszimista alkotás, 
mivel a főhős kapcsolata ugyan végleg megromlik az 
édesapjával, ám egyrészt nem tud kitörni a nyomorból, 
a tehetségkutató zsűrijét nem nyűgözte le őszinte száma, 
hiába autentikusabb bármelyik előadásnál a személyes 
érintettség miatt. Másrészt az anyafigurából futó kaland-
dá degradált Noémi visszamegy Zoltánhoz, ezért ő sem 
lehet az érzelmi támasza. Marad a rapzene és az agresszív 
haveri kör, amely ugyanúgy nem tudja elfogadni a beszéd-
hibáját, mint Zoltán (még a barátnak tekinthető másik 
rapper, Csala Do is gúnyolja érte). Larry valószínűleg a 
túlélés érdekében a továbbiakban is arra kényszerül, hogy 
a destruktív maszkulinitás maszkját hordja, szívét pedig 
csak a zenében öntheti ki.

Útban  a z  egé s z sége s 
maszku l i n i t á s  f e l é?
Az elemzett kortárs magyar felnövekedéstörténetek tehát 
így vagy úgy, de elutasítják a destruktív maszkulinitást, 
vagyis egyáltalán nem pozitív színben tüntetik fel azt, ha 
egy férfi az erejét vagy a hatalmát fitogtatja akár egy má-
sik férfivel, akár egy nővel szemben. A főhős (maszku-
lin) identitásának fejlődése szempontjából a Larryt kivé-
ve mindegyik alkotásnak pozitív a végkifejlete, mert bár 
főszereplőik közül néhányan bűncselekményeket követtek 
el (Remélem…, FOMO), belátták, hogy ártottak egy vagy 
több embernek, adott esetben éppen a szeretett lánynak 
vagy nőnek, valamint szembe mertek fordulni édesap-
jukkal vagy az apafigurával, aki a destruktív maszkulin 
identitást kényszerítette rájuk. Mint láttuk, nem minden 
esetben a vér szerinti apa a bűnös (Együtt kezdtük, Szép  
csendben), sőt a korukbeli fiúk legalább olyan negatív 
hatással lehetnek a főszereplők viselkedésére, mint a 
(tényleges, szimbolikus vagy nevelő) szülők. De ezek a 
coming-of-age filmek határozottan az elszakadást hang-
súlyozzák: elszakadást egy olyan elavult, ám még mindig 
jelenlévő viselkedésmintától, ami a tradicionális maszku-
linitás ideológiájára hivatkozva legitimálná a bűnöket, 
a nők (és a „gyengébb”-nek tartott férfiak) elnyomását 
vagy tárgyiasítását. „Az igazi férfi nőfaló”, ezt sugallja a 

Remélem…-ben Péter nevelőapja, míg a FOMO-ban Gergő  
áldozathibáztató barátai felvetik: Lilla minek részegedett 
le, minek nyomult egész este Gergőre, ha nem akart  
szexuális kapcsolatot létesíteni vele? Csakhogy a lányt lei-
tatták, és így kényszerítették obszcén „játékokra”.

Kérdés persze, hogy ha a filmek elítélik a destruktív 
maszkulinitást, akkor milyen pozitív alternatívát mutat-
nak fel ezzel szemben. A nyolcból valójában csak három 
történet zárul egyértelműen boldog végkifejlettel: a Zanox- 
ban összejönnek a szerelemesek, romantikus táncuk 
azt sugallja, hogy valószínűleg egészséges és egyenrangú  
kapcsolatuk lesz; az Együtt kezdtükben Marci bocsánatot 
kér Franciskától, amiért Ádival leitatták angol barátját, 
hogy lecsapja a kezéről a nőt, majd végül felvállalva nagya-
pai örökségét (egy szőlőültetvény), bortermelővé válik, és 
elnyeri gyerekkori szerelme szívét; Az unokában pedig az 
utolsó képen Rudi és a nyomozását segítő karakán kol-
léganője, Zsuzsi egy idős embereket segítő szervezet tag-
jaiként harmóniában dolgoznak együtt egy pozitív célért. 
Az ő maszkulin identitásuk tehát stabilizálódott, a tradi-
cionális férfiideál destruktív viselkedésmintáktól mentes 
változatát adaptálták. A Remélem…, a Szép csendben, a 
FOMO és a Magyarázat… nyitott, de pozitív végkifejletű 
filmek: kamasz hőseik ugyan szembefordultak az apa- 
figura negatív értékrendjével, de nem jutott nyugvó-
pontra az identitásuk. Egy út kezdetén állnak, ahol már 
tisztában vannak azzal, hogy a destruktív maszkulinitás 
nekik is csak károkat okoz, így azt el kell kerülniük, de 
még ki kell taposniuk a saját ösvényüket egy lehetőleg 
egészséges férfiasság felé. A Larry pedig a legtragikusabb 
történet mind közül, mivel ahogy főhősének nincs esé-
lye kitörni a borsodi nyomorból, úgy az ottani túlélést 
biztosító pervertált férfiidentitást sem tudja maga mö-
gött hagyni.

Az Ipsos 2022-es reprezentatív közvélemény-kutatása 
szerint a magyarok közel fele (42%) úgy gondolja, hogy 
napjainkban veszélyben van a „hagyományos értelemben 
vett férfiasság”, és erről a megkérdezett férfiak és nők nagy-
jából ugyanabban az arányban (43% és 40%) vélekednek 
így. Igaz, a nemi erőszak esetén az áldozathibáztatást a 
magyarok többsége (57%) elítéli, ahogy azzal az állítással 
sem ért egyet a hazai válaszadók nagyobb hányada (79%), 
hogy a nőnek kötelessége akkor is szexuálisan kiszolgálni 
a párját vagy férjét, ha neki személy szerint nincs kedve 

Érettségi férfiasságból
Benke Attila



2024
n o . 3 .

18

hozzá,17 ezt akár úgy is értelmezhetjük, hogy a magyarok 
nem tartják eredendően rossznak a hagyományos masz-
kulinitást, de ennek pervertált, destruktív változatát, ami 
agressziót és érzelemmentességet követel a férfitól, vala-
mint a nők tárgyiasítását segíti elő, elutasítják. Ez össz-
hangban van azzal, amit a kortárs magyar coming-of-age 
filmek is sugallnak. De sok esetben miért nem kínálnak 
pozitív alternatívát? Ennek oka véleményem szerint az le-
het, hogy egyelőre a maszkulinitással kapcsolatos nézetek 
és elképzelések átalakulóban vannak. Az már egyértelmű, 
hogy a kártékony viselkedésmintákat előíró identitásalter-
natíva nem életképes. Kevin Foss pszichológus szerint a 
„toxikus maszkulinitást” úgy rázhatja le magáról a férfi, 
ha nem szégyelli az érzelmeit (például a sírást), ha nem 
tartja exkluzívnak a saját értékrendjét, hanem elfogadja az 
alternatívákat is, valamint úgy mutat példát a gyerekinek 
és sorstársainak, hogy beismeri a hibáit, és szembenéz  
velük.18 A nyitott végű, de pozitív végkifejletű kortárs ma-
gyar felnövekedéstörténetek hősei efelé tettek egy lépést.

17 Fatér Máté: A hagyományos maszkulinitás eltűnőben, de ez így van rendben. https://www.ipsos.com/hu-hu/hagyomanyos-maszku-

linitas-eltunoben-de-ez-igy-van-rendben (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 06.)

18 Foss, Kevin: What is Toxic Masculinity and How it Impacts Mental Health. https://adaa.org/learn-from-us/from-the-experts/blog-

posts/consumer/what-toxic-masculinity-and-how-it-impacts-mental (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 06.)

Attila Benke
Final exam in MasculinityFinal exam in Masculinity

Masculine identity and family in contemporary Masculine identity and family in contemporary 
Hungarian coming-of-age filmsHungarian coming-of-age films

The literal or symbolic coming-of-age story is a recurring theme in Hungarian 
film history. The main question is not simply whether the young hero is able 
to complete his first serious challenge in his life well, but the legacies and 
communities which influence his acts and decisions. In the of case of boys 
coming-of-age means becoming a man, moreover adapting a masculinity 
as we see in the contemporary examples I examine in this article (Mihály 
Schwechtje: I Hope You Manage to Die Next Time, Attila Hartung: FOMO, 
Szilárd Bernáth: Larry, Benő Baranyi: Zanox, Yvonne Kerékgyártó: We 
Started Together, Gábor Reisz: Explanation for Everything). Nowadays 
the traditional and hegemonic masculinity appears in rather negative light 
in the feminist discourses after the #MeToo movement, and is referred 
as “toxic masculinity” which means aggressive and oppressive behavior 
against not only women but other men as well. This kind of masculinity is 
present in contemporary Hungarian coming-of-age movies especially in 
the father-son relationships. As I am arguing that the heroes of these stories 
are tempted by this toxic or destructive masculinity, and in most cases they 
reject it. But do they offer better alternatives? Could the heroes break out 
of the chains of destructive masculinity? And why do these contemporary 
youth pics attack this masculine identity or behavior? My analysis seeks for 
answers to these questions.





2024
n o . 3 .

20

A horror (legyen az akár irodalmi, képregényes vagy 
filmes alkotás) a határvidékek műfaja. Ez egyaránt 

értelmezhető a műfaj működési mechanizmusában és a 
horrornarratíva visszatérő témáiban (különösen a monst-
rumaiban1), ugyanakkor meg is nehezíti a műfaj definiá-
lását, amelynek történeti alakváltásai, kulturális változatai 
a mindenkori kategorizálásnak is ellenállnak. A határvi-
dékek kiemelt szerepet kapnak írásomban, ugyanis egy 
olyan alműfaj jellemzőivel kívánok foglalkozni, amelynek 
protagonistái és/vagy antagonistái maguk is átmeneti ál-
lapotban, világok közötti „limbóhelyzetben” vannak, mo-
tivációik és cselekedeteik pedig az ebből való kimozdulást 
célozzák meg.

A horror műfaji meghatározásához általában a monst-
rum figuráján keresztül vezet az út. A szörny (legyen az 
természetfeletti vagy realista) fenyegető jelenléte segít a 
legjobban elkülöníteni a zsánert közeli „rokonaitól”, a 
thrillertől, a krimitől vagy a tudományos fantasztikumtól. 
A coming-of-age film, azaz a felnövés komplexitásának 
mozgóképbe ültetett elbeszélése azonban inkább tekint-
hető tematikus kategóriának, semmint önálló műfajnak.  
A filmnarratíva felnövekedéstörténeti íve általában élet-
rajzi, családi, drámai vagy romantikus műfaji „csomago-
lásban” jelenhet meg. Filmalkotások tekintetében a hor-
ror és a coming-of-age tematika elsőre inkompatibilisnek 
tűnő összeolvadása ugyanakkor hasonlóan gazdag (sok-
szor figyelmen kívül hagyott vagy megvetett) lehetőségeket 

A tanulmány DOI-száma: https://doi.org/10.70807/metr.2024.3.2

1 Jelen írás kiindulópontja Király Jenő azon megállapítása, miszerint a monstrum minden esetben egyfajta átmeneti teremtmény, 

amely sem a saját világába, sem a miénkbe nem tartozik, fenyegető jellege ebből a kettősségből következik. Ez a megállapítás alkal-

mazható a serdülőkorra is, amelynek átmeneti állapotát szintén zavaros és rémisztő jelenségek keretezik. Király Jenő: A film szimbo-

likája II. – A fantasztikus film formái I. Kaposvár: Kaposvári Egyetem Művészeti Kar Mozgóképkultúra Tanszék, 2010.

rejt. A két kategória halmazainak metszetében ugyanis egy 
nagyon fontos közös vonás helyezkedik el: az átmenetiség 
és az abban rejlő, illetve abból táplálkozó idegenség.

Írásomban a horror két ikonikus toposzának, a dé-
moni megszállottságnak és a boszorkányságnak a bemu-
tatására törekszem, amelyek a felnövekedéstörténettel 
keveredve, annak narratív céljainak megfelelően sajátos 
alakváltozásokon mennek keresztül.

A  megszá l l ó  é s  a  megszá l l o t t

A testbe költöző ártó szellem és a boszorkány jelenlegi 
popkulturális formái egyaránt a (pogány) folklór és a 
keresztény mitológia legősibb gyökereiből származnak, 
és hosszú kultúrtörténeti fejlődés eredményeiként jöttek 
létre. A görög daimon („isteni teremtmény”) és a latin  
daemon eredeti jelentésében nem hordozott negatív, ártal-
mas konnotációt, bármely olyan szellemet jelentett, amely 
az emberek és az istenek közötti szférában lakozik, és utat 
mutat, tanácsot ad. Ennek megfelelően számos érzelmi 
állapot leírására is alkalmazták: az eudaimonia például 
fordítható a boldogság vagy a jókedély szavakkal is. A dai-
món jelzővel illették a tehetséges művészeket, szónokokat 
(ld. Szókratész „belső hangját”) vagy hadvezéreket is, a latin 
genius kifejezés pedig ezzel rokonságban az emberben (és 
nemzetségben, gens) megtalálható őrző szellemre utalt, és 

Bácskai-Nagy Barnabás

L i m b ó  é s  l i b i d ó
A  d é m o n i  m e g s z á l l o t t s á g  é s  a  b o s z o r k á n y s á g  a l a k v á l t o z a t a i 

a  c o m i n g - o f - a g e  h o r r o r  m o n s t r u m t i p o l ó g i á j á b a n



21

nagyon hasonló jelentéssel bírt. Ez az etimológiai eredet 
a vékony határvonallal elválasztott „zseni” és „őrült” gya-
kori párba állítását is alátámasztja. A hellenisztikus világ 
szinkretizmusának hatására (elsősorban a mezopotámiai 
örökség és a zoroasztriánus perzsa hitvilággal való kulturá-
lis érintkezés révén) már kettéváltak a szándékukban jó és 
rossz szellemek, és a hellenizált zsidóság gondolkodásába 
is így került.2,3 A Septuaginta a görög daimón szót már 
teljesen elkülönítette az Istentől (theos), és bálványokra, 
idegen istenségekre használta. Ennek megfelelően a korai 
keresztény teológiába is ebben a kettősségében került be, 
és ugyanannak a természetfeletti szférának a szembenállá-
sát az angyali és démoni jelzőkkel illették (ld. pl. a bukott 
angyal figuráját). A keresztény démonológia kialakulása 
során az útmutató szellemből az embert szétszakító, meg-
kísértő entitás vált, amely a menny és pokol küzdelmének 
lelken belüli párhuzamává vált. Ugyanakkor nem tartot-
ták horrorisztikusnak – az ördögöt csupán Isten egyik 
eszközének tekintették, aki az ő parancsa nélkül nem 
engedelmeskedik; a démon pedig a minden emberben 
lakozó elcsábító és megkísértő gondolatok szimbólumává 
vált. Az ördög jelenlétének és a démoni megszállás lehe-
tőségének aktív félelme csak a késő középkor keresztény 
válságai és a reformáció évtizedei során vált valóban ré-
misztővé, amikor a keresztény Európát a gyorsabb ütemű 
társadalmi átalakulás apokaliptikus gondolatokkal lepte 
el.4 Ez pedig szoros kapcsolatban állt a boszorkányperek 
növekvő számával is, amelyek döntően a 16. és 17. század- 
ra voltak jellemzőek.

A démonhoz hasonlóan a boszorkányoktól való fé-
lelem is univerzális, habár történelmileg és kulturálisan 
is vannak fontos eltérések a boszorkány képességeit és 
megjelenését illetően. Ugyan a görög–római világ és 
a barbaricum germán–kelta hagyományai is ismerték 
a természet misztikus energiáit mások megbűvölésé-
re használó személy képét, a mai értelemben vett női 

2 Cardin, Matt: The Angel and the Demon. In: S. T. Joshi (ed.): Icons of Horror and the Supernatural: An Encyclopedia of Our Worst 

Nightmares I-II. London: Greenwood Press, 2007. pp. 31–64. https://doi.org/10.5040/9798400667978

3 Az ikonikus 1973-as Az Ördögűző (The Exorcist) kezdő képsorai is egy iraki ásatással kezdődnek, ahol a mezopotámiai démon, 

Pazuzu balsejtelmes szobra érzékelteti a gonosz fenyegető jelenlétét.

4 Levack, Brian P.: The Horrors of Witchcraft and Demonic Possession. Social Research 81 (2014) no. 4. pp. 921–939.  

https://doi.org/10.1353/sor.2014.0053

5 Bosky, Bernadette Lynn: The Witch. In: S. T. Joshi (ed.): Icons of Horror and the Supernatural: An Encyclopedia of Our Worst 

Nightmares I-II. London: Greenwood Press, 2007. pp. 689–722. https://doi.org/10.5040/9798400667978

boszorkány a kora újkori Európa kaotikus vallási viszo-
nyaiban alakult ki.5 A boszorkányokról azt is tartották, 
hogy képesek másokban előidézni a démon jelenlétét, 
de összességében olyan, hatalommal rendelkező figurá-
nak tartották őket, akik a közösség és a természet törvé-
nyeit misztikus tudással, szándékosan rúgják fel, ezért 
csoportbontóak és veszélyesek. Egyes becslések szerint 
a nagy boszorkányperekben 60—100 ezer ember esett 
áldozatul, akik feltehetően kivétel nélkül ártatlanul, a 
koncepciós perekhez hasonló eljárások következtében 
(ld. az 1692-es közel egy évig tartó salemi persoroza-
tot), meglehetősen embertelen módon vesztették éle-
tüket. A démonok jelenléte és a boszorkányoktól való 
félelem mára avíttnak tűnhet, de a kulturális jelenség 
napjainkra sem tűnt el, elég az 1970-es évektől felerő-
södő sátánista szekták jelenlétére (vele pedig a posses-
sion movie térhódítására) vagy a (Capitolium 2021-es 
„ostromában” jelentős részt vállaló) QAnon közösség  
csecsemőevő összeesküvés-elméleteire gondolni.

A megszállás és megszállottság kérdése egymás tükör-
képeiként is értelmezhető. A démon által megszállt gaz-
datestben megbomlik a test és szellem relációja, miköz-
ben a boszorkány bűbájai és rontásai révén szállja meg 
és alakítja át áldozatát, ezek használatával pedig ő maga 
is természetfeletti erők rabjává válik. A két monstrumtí-
pus jellegzetességeinek párhuzamai a megszállottság for-
rásából származó ellentétpárokkal írhatók le a leglátvá-
nyosabban. A legfontosabb különbségtétel az aktív, illet-
ve passzív részvétel a monstrummá válás folyamatában.  
A boszorkány részéről – még akkor is, ha a narratíva 
szerint veleszületett képességekről van szó – tanulással, 
tudatosítással és internalizációval jár, a démon azonban 
szó szerint rátelepszik áldozatára, aki így gazdatestté 
válva az ártó szellem passzív hordozójává válik. A két 
monstrum tulajdonságainak szempontrendszerét az 
alábbi táblázat foglalja össze:

Limbó és l ibidó
Bácskai-Nagy Barnabás



2024
n o . 3 .

22

A kultúrtörténet leginkább rettegett szörnyei elsősor-
ban nőalakok (pl. Lamia, Medusa, Banshee, Succubbus,  
Szirén stb.), akik döntően szexuális kvalitásaik révén 
csalogatják magukhoz áldozataikat – ezt a modern 
feminizmus az intézményesült patriarchátus évszázados 
rendszerének igazolásaként értelmezi.6 A férfiak által  
dominált kulturális szféra a „másságból” merítette  
félelmeit, ami összekapcsolódott a férfiakhoz képest 
meglehetősen komplex nőiség biológiai természetével 
és annak meg nem értésével.7 Ez természetesen azt is 
jelenti, hogy az okkult mindig magában hordozta a ter-
mészet riasztó ciklikusságát, a születés, a szexualitás és 
a halál jelenségeit. Az okkult hagyományok termékeny 
médiumra találtak a mozgóképben: a horrorfilm fény- 
és hangjátéka továbbörökíti a varázslat misztikumát.8  

6 Corcoran, Miranda: Teen Witches – Witchcraft and Adolescence in American Popular Culture. Cardiff: University of Wales Press, 

2022. https://doi.org/10.2307/jj.14491663

7 Ebből következően napjaink popkulturális boszorkányképe a kollektív feminista emlékezet megtestesüléseként él. Kosmina, Brydie: 

Feminst afterlives of the a Witch. London: Palgrave Macmillan, 2023. https://doi.org/10.1007/978-3-031-25292-1

8 Krzywinska, Tanya: A Skin for Dancing in – Possession, Witchcraft and Voodoo in Film. Trowbridge: Flicks Books, 2000.

9 Talán ez a kettősség a magyarázata annak, hogy a tinédzser fogyasztókat célzó horror a legtöbbször keresztény közösségekbe helyezi 

cselekményét – ez nyilvánvalóvá teszi a természetfeletti dualizmusát azoknak is, akiknek egyébként nincs személyes tapasztalata a 

hitélet gyakorlásával. Clark, Lynn Schofield: From Angels to Alliens – Teenagers, the Media, and the Supernatural. New York: Oxford 

University Press, 2003. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195300239.001.0001

Kettősségéből láthatóan nem ábrándult ki a közön- 
ség: a természetfeletti egyszerre nyers, primitív és min-
dennapi, valamint egyszerre érthetetlenül bonyolult, 
megfoghatatlan és érinthetetlen.9 Éppen úgy, mint a 
pubertás.

A  f em i n i s t a  ho r r o r e lmé l e t 
a l k a lmazha tó ságá ró l
A coming-of-age horrorfilmek nagy többsége a női felnöve-
kedéstörténet és a nővé válás biológiai, kulturális, szociális 
dimenzióit járja körül. Néhány mainstream alkotás kivéte-
lével sokkal kevesebb olyan filmet találni, amely serdülő 
fiúkról szól, ezeknek pedig még kisebb aránya foglalkozik 

1. táblázat: A két monstrumtípus összehasonlító táblázata

A boszorkány A démoni megszállott

Aktív szerepvállalás a monstrummá válásban (tanulás, 
elfogadás, befogadás vagy döntés által)

Passzív elszenvedés, a gazdatest és az ártó démon viszo-
nya egyben hatalmi, gúzsba kötő pozíció is

Alakváltása metamorfózis, új minőségbe lépés, amely 
teljes elfogadással és azonosulással jár 

Alakváltása transzformáció – a démon és a gazdatest 
nem válik teljesen eggyé 

A természetfelettihez a természet által fér hozzá – ezért 
elpusztítása is csak természeti erővel (karó, tűz, víz, 
gravitáció vagy rivális boszorkány stb.) lehetséges

A gazdatestet és a megszállót természetfeletti 
erők kapcsolják össze, ezért elpusztítása is csak 
természetfeletti erővel (hit, ördögűzés stb.) lehetséges

Hatalmi törekvés a külvilág fölött, mások ellen
Hatalmi törekvés elsősorban befelé, a gazdatest belső 
(tudatos vagy tudattalan) küzdelme önmaga ellen

Az egyén és közösség „jó” és „rossz” dilemmájának 
figyelmen kívül hagyása, társadalmi normákon való 
felülemelkedés

A jó és rossz állandó küzdelme, kontrollvesztettség  
és identitásválság

Döntően pogány, népi hiedelemvilágból táplálkozó 
szimbolika – a boszorkány organikus, természeti

Döntően a keresztény mitológiára épülő szimbolika  
– a démon intézményes, szférák közötti



23

a természetfelettivel.10 Úgy tűnik, mintha a fiúkról szóló 
coming-of-age filmek sokkal inkább a valóságos drámához 
és traumákhoz ragaszkodnának, a nőiség pedig sokkal 
természetesebben kapcsolódik össze a természetfelettivel. 
Úgy vélem, ez elsősorban a nőiség komplexitásában rejlő 
narratív és szimbolikus lehetőségekkel, és nem (Barbara 
Creed kifejezésével élve) az „iszonytató nőiség” döntően 
férfiközönséget kiszolgáló szorongató, de egyben voyeu-
risztikus jellegével magyarázható – mint ahogy azzal sok 
feminista olvasatban találkozni.11 Az írásban vizsgálni 
kívánt filmek is kivétel nélkül olyan női főszereplővel 
dolgoznak, akik maguk is monstrummá válnak, és így a 
felnövekedéstörténetet alapvetően feminin drámaként, a 
nővé válás traumájaként értelmezik.12 A filmek közpon-
ti monstrumjainak értelmezése során tehát nem szabad 
figyelmen kívül hagyni a kortárs filmelmélet feminista, 
különösen a horrort érintő értelmezéseit.

A döntően pszichodinamikus szemléletű feminis-
ta filmelmélet az 1968 utáni szellemi útkeresésből nőtt 
ki. A kezdeti, elsősorban biológiai kötöttségű női rep-
rezentációkra helyezett hangsúly hamar áttevődött a tár-

10 Az elenyésző mennyiségű példa közül három ismertebb alkotást emelnék ki. Talán a legismertebb Stephen King Az (It) című  

regényének két adaptációja (1990 és 2017), amelyek középpontjában egy főleg fiúkból álló baráti társaság kezd nyomozásba a kis-

város természetfeletti eseményei és Pennywise után. De ide sorolható még Guillermo del Toro Ördöggerinc (El espinazo del diablo) 

című, 2001-ben bemutatott filmje, amely egy kísértetjárta árvaházban játszódik a spanyol polgárháború alatt, ahol fiúk tapasztalják 

meg az élet és halál viszonylatát a háború sújtotta hátországban. Végül pedig a skandináv Engedj be! (Lat den rätte komma in, 2008, 

Tomas Alfredson) című vámpírfilm, amely ugyan interpretációtól függően, de elsősorban a fiú vámpírkislánnyal való barátságán 

keresztül elmesélt felnövésének a története.

11 Egyes kutatások ugyanakkor azt is kimutatták, hogy az ezredfordulótól megkezdődik a serdülőkön belül egyfajta nemi eltolódás 

a populáris kultúra fogyasztásában: a fiúk a dinamikusan fejlődő videójátékokra, a lányok pedig elsősorban mozira költötték zseb-

pénzüket. Corcoran: Teen Witches, p. 145.

12 A női szörnyeteg modern horrorfilmes áttekintéséhez lásd Howell, Amanda – Baker, Lucy: Monstrous Possibilities – The Female 

Monster in 21st Century Screen Horror. London: Palgrave Macmillan, 2022. https://doi.org/10.1007/978-3-031-12844-8

13 A feminista filmelmélet kiváló bevezető historiográfiai és elméleti összefoglalását lásd Vincze Teréz: Feminizmus és filmelmélet. 

Metropolis 4 (2000) no. 4. pp. 8–11.

14 A „néző” és a „férfi”, valamint a „képernyő” és a „nő” között kettős analógia áll fenn, és a férfi nézőben a libidó és az egó közötti 

feszültség identifikációs folyamattal oldódik fel, amelynek során a férfi néző azonosul a férfi főszereplővel, és így rajta keresztül, áttéte-

lesen a női objektum birtokosává válhat. Freeland A., Cynthia: Feminist frameworks for horror films. In: Bordwell, David – Noël, 

Carroll (eds.): Post-Theory: Reconstructing Film Studies. Madison: University of Wisconsin Press, 1996. pp. 195–218.

15 Mulvey, Laura: Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen 16 (1975) no. 3. pp. 6–18. https://doi.org/10.1093/screen/16.3.6

16 Berenstein, Rhona J.: Attack of the Leading Ladies – Gender, Sexuality, and Spectatorship in Classic Horror Cinema. New York: 

Columbia University Press, 1996. https://doi.org/10.5860/choice.33-4395

17 Az 1968-as év szellemi hatásaként értelmezhető a horror megújulása is, amelynek során a narratíva szubjektumot érintő tragédiái  

a legtöbb esetben kollektív értelmezést is nyertek.

sadalmi nem (gender) kérdéskörére, amelyhez a voyeu-
risztikus és fetisizáló maszkulin szemléletet kötötték.13 E 
súlypontáthelyezés nagy hatású szerzője Laura Mulvey, 
aki a lacani pszichoanalitikus perspektíva alapján a kaszt-
rációs szorongás és a vizuális fetisizmus elképzeléseiből 
indult ki, és amellett érvelt, hogy a klasszikus hollywoo-
di film narratív eszköztára a férfi nézőket szolgálja ki a 
nők kihasználásával és a tekintet tárgyává degradálással.14  
A „férfi tekintetet” (male gaze) körvonalazó esszéje15 a  
(a társadalmi—történelmi kontextus, a női nézői pozíció és 
a melodráma figyelmen kívül hagyása, valamint általánosan 
reduktív jellege miatti) heves kritikák és revíziók ellenére fon-
tos diskurzust indított el, amely megjelent a horrorfilm femi-
nista értelmezésében is. Ennek állítása szerint azzal, hogy a 
klasszikus horrorfilm döntően női szereplőket tesz a monst-
rumfenyegetés elsődleges célpontjává, egyúttal a tárgyiasító 
(férfi) tekintetet is „magasabb tétekkel” szolgálja ki.16

Azonban a Mulvey által lefektetett modellel szem-
ben, amely a nőket a narratíva passzív objektumaiként 
látja, a horror feminista olvasata hamar felismerte, hogy 
a modern horrorfilm17 a nőiséget nemcsak áldozat-

Limbó és l ibidó
Bácskai-Nagy Barnabás



2024
n o . 3 .

24

ként, hanem a fenyegetés forrásaként is láttathatja. Julia  
Kristeva,18 lacani hagyományokból dolgozó francia femi-
nista filozófus a „kivetett tisztátalanról” (abjekció) alkotott 
elméletei nagy hatással voltak a horror pszichoanalitikus 
értelmezésére. Kristeva a freudi kasztrációs szorongás 
helyett az Otto Rank által is hangsúlyozott, szülés során 
végbemenő gyermek–anya szeparációból indult ki. Az ab-
jekt (a tisztátalan) és az abjekció (az abjektre adott fizikai 
reakció, az undor, iszony, viszolygás stb.) viszonya iden-
titásformáló: a tisztátalantól való eltávolodással felállnak 
azok a határok, amelyek elkülönítik az Én és a Másik di-
menzióit, és megerősítik az egyén vagy a csoport számára 
a szimbolikus rendet.19 Kristeva ezt a gyermek anyához 
fűződő viszonyában látja, ahol a kivetettség az anyaméh 
paradicsomi állapotához képest piszkos, ijesztő és test-
nedvekkel átitatott, és ahol az anyától szeparált gyermek 
a tisztátalannal való elkerülhetetlen érintkezés során for-
málja az identitását képző választóvonalakat. Az abjekciós 
határhelyzet által inspirált monstrumfenyegetés egyaránt 
párhuzamba hozható a Király Jenő által leírt szörnyhibri-
ditással és a serdülőkor átmeneti állapotával is.

Ugyan Kristeva elsősorban az irodalommal foglalko-
zott, elméleteit Barbara Creed átültette a mozgóképre, 
többek között a Nyolcadik utas: a Halál (Alien, 1979) 
szexuális és szülési szimbolikáját elemezve.20 Creed írá-
sában végképp kettéválik a női reprezentáció értelmezé-
se, és az áldozati szerep helyett az abjekción keresztül 
bemutatott iszonytató nőiség általános jelenlétét hangsú-
lyozza. Írása, elsősorban a freudi Oidipusz-komplexust 
továbbgondolva, a horrorban megjelenő anyafigurákra 
koncentrál – ebből a perspektívából értelmezi a Nyolca-
dik utas: a Halál xenomorph szörnyetegét is, amely egy-
szerre jeleníti meg a penetráló és kasztráló anyafigurát.  
A coming-of-age filmek értelmezésében azért is lehet jó 

18 Kristeva, Julia: Powers of Horror – An Essay on Abjection. New York: Columbia University Press, 1982. https://doi.org/ 

10.7312/kris21457

19 Földes Györgyi: A szegény teste mint abjekt. Híd (2016) no. 7. pp. 135–144.

20 Creed, Barbara: The Monstrous-Feminine – Film, Feminism, Psychoanalysis. New York: Routledge, 1993. https://doi.org/ 

10.4324/9780429236143

21 Freeland, Cynthia A.: Feminst Frameworks for Horror Films. In: David Bordwell – Noel Carrol (eds.): Post-Theory: Reconstruc-

ting Film Studies. Madison: The University of Wisconsin Press, 1996. pp. 198–203.

22 Freeland, Cynthia A.: Naked and the Undead – Evil and the Appael of Horror. Boulder: Westview Press, 2000. https://doi.org/ 

10.4324/9780429496233

23 Vikár György: Az ifjúkor válságai. Budapest: Animula, 1999.

kiindulópont Creed horrort illető munkássága, mert a 
felnövekedéstörténetek gyakorta dolgoznak az újjászüle-
tés témájával: a serdülőkori krízisek, amelyek párhuzam-
ba állíthatók egyfajta prenatális küzdelemmel is, végérvé-
nyesen egy új ember születését eredményezik.

A pszichodinamikus feminista olvasatok igen népsze-
rűvé váltak, mert a filmek mély rétegeiből látványos és első 
olvasatra megvilágító erejű összefüggéseket hoztak fel, al-
kalmazásuk azonban esetlegesen problémássá válhat, és 
merőben eltorzíthatja még a feminista narratívát is. Ez sok 
esetben abból táplálkozik, hogy a karakter, illetve a monst-
rumfigura – gyakran jól hasznosítható – pszichoanalitikus 
meghatározását kitágítva, a teljes narratíva összefüggéseire 
alkalmazzák, és ezzel általánosító összefüggéseket, univer-
zális értelmezéseket kívánnak nyújtani. Cynthia Freeland 
meggyőzően érvel amellett, hogy a pszichodinamikus (hor-
ror-)olvasatokat annak leegyszerűsítő és reduktív jellege mi-
att fenntartásokkal kell kezelni.21 Több kritikájában többek 
között azt hangsúlyozza, hogy a pszichoanalitikus örökség a 
férfi és női jegyek rendkívül egyszerű megkülönböztetéseire 
támaszkodik, és nem veszi figyelembe a film és befogadó 
közönségének szociokulturális beágyazottságát. Egyaránt 
hiányolja az empirikus és filozófiai spektrum kiszélesítését 
(pl. a pszichodinamikus nézetek kritikájának integrálá-
sát), valamint a horrorműfaj változatosságának, alműfaji 
komplexitásának figyelembevételét.22

T r an s z f o rmá c i ó  é s  me tamo r f ó z i s  
a  c om i ng -o f - age  ho r r o r ban
„A serdülő akkor van rendben, ha nincs rendben” – 
hangzik el a gyakran megfogalmazott álláspont a puber-
tás pszichológiájával kapcsolatban.23 Ez a kettősség teszi a 



25

kultúra számára egyszerre ijesztővé és érdekessé a serdülő-
kort, amely szubjektív drámája mellett egyben kollektív és 
univerzális élmény is. A serdülőkori krízisek természetesen 
egyénenként eltérő intenzitással és kultúrkörhöz kötött mó-
don mennek végbe, mégis megállapítható két fontos ele-
mük, amelyek alapjaiban határozzák meg a serdülő belső 
átalakulásait: 1) a testi változások (mint például nemi ciklus, 
izomfelépítés, testszőr és testnedvek, ebből következően  
pedig a nemi identitás keresése és kialakulása), valamint  
2) a lelki változások (mint például a gyermekkor elhagyásá-
ból fellépő szorongás, a szülői kontroll alól való szabadulás 
igénye, meglévő értékek megkérdőjelezése és újak keresése, 
a nemi éréssel egybefüggő, ébredő szexualitás, illetve a kul-
turális és társadalmi identitás keresése).

E tényezők szorosan összefüggnek, és a serdülő belső 
világában olyan átalakulásokat hoznak létre, amelyek a 
külső szemlélő számára zavarosak, impulzívak és kaotiku-
sak. A változások természetesen a serdülő számára is ne-
hezen értelmezhetők, ami szorongást és érzelmi hullám-
zást eredményezhet. A horrornarratíva ezt előszeretettel 
használja fel, és a monstrumképpel gyakran eltúlozza vagy 
szimbolikussá teszi a serdülőkor testi és érzelmi állapotait. 
Ennek megjelenítésére a boszorkányság, illetve a démoni 
megszállottság tulajdonságaiból következő horrorfilmes 
eszköztár különösen alkalmassá válik.

24 A világképek ütköztetéséhez lásd Balogh Eszter Edit: Demonic Obsession and Madness in The Exorcist (1973). In:  

Feldmann Fanni (ed.): (En)Gendered Lives. Debrecen: Hatvani István Extramural College, 2016. pp. 114–130. és Chambers, Amy 

C.: „Somewhere Between Science and Superstition”: Religious Outrage, Horrific Science, and The Exorcist. History of the Human 

Sciences 34 (2021) 5. pp. 1–21. https://doi.org/10.1177/09526951211004465

A  démon i  megszá l l o t t s ág  
m i n t  kon t r o l l v e s z t e t t s ég

William Friedkin 1973-as Az ördögűző (The Exorcist) című 
filmje a műfaj egyik olyan alapművének tekinthető, amely 
napjainkig hivatkozási pontként szolgál a horrorfilmesek 
számára, különösen a démoni megszállottság feldolgozá-
sában. Az ördögűző hatása abban is mérhető, hogy megje-
lenése óta szüntelenül (újra)értelmezik, ugyanis a filmtex-
tus felhasználható az anyaságnak, a modern világ rítusta-
lanságának vagy a tudományos kontra spirituális világkép 
összeütközésének értelmezésére is.24 A film William Peter 
Blatty azonos című regénye alapján készült, és egy 12 éves 
lány, Regan MacNeil (Linda Blair) megszállottságának 
történetét meséli el. Merrin és Karras atya démon elleni 
(végzetes) küzdelme mellett egyúttal a lány pszichológi-
ai és testi változásaira koncentrál, ezzel pedig a felnőtté  
válás egyfajta traumatikus metaforájaként is értelmezhető.  
A megszállottság a deperszonalizáció és a kontrollvesztett-
ség szimbóluma, ami Az ördögűzőben meglehetősen grafi-
kus ábrázolásmódban jelenik meg.

A legtöbb coming-of-age film központjában az ártatlan-
ság elvesztésének motívuma áll, ez Az ördögűzőben Regan 
megszállottságának megjelenítésében több szinten is fel-

Limbó és l ibidó
Bácskai-Nagy Barnabás

Az ördögűző (1973)



2024
n o . 3 .

26

tűnik. A film erőteljes vizualitása a serdülőkori átalakulás 
testi dimenziójára helyezi a hangsúlyt annak ellenére, hogy 
a pszichológia/orvostudomány és a hitélet lelki rétegeinek 
összeütköztetését is érzékelteti.25 Ugyanis a film kezdetén 
megismert, gyermeki tisztaságban és naivitásban ábrázolt 
Regan a démon hatására hirtelen és egyre súlyosbodó mó-
don alakul át, ami elsősorban testiségének kitárulkozásá-
ban jelenik meg. Ebben a Kristeva által körülírt abjekció 
fedezhető fel: Regan anyja vendégei előtt a szőnyegre vizel, 
az orvosi vizsgálat során (ahol egész teste válik abjektté) a 
doktorokkal keresetlen, trágár szavakkal szegül szembe, 
a feszületet szexuális tartalommal ruházza fel, és a body 
horrort idéző maszkmunka testnedvekkel és váladékokkal  
ábrázolja az önkívületben szenvedő lányt.

Az ártatlanság elvesztésének következménye, hogy 
Regan anyja, feltétlen támogatása ellenére, elidegenedik 
lányától, és ahogy a legtöbb coming-of-age film esetében, 
itt sem értelmezhető a serdülőkori átmenet a szülői re-
akció nélkül. Regan anyjának szintén meg kell küzdenie 
a démonnal, és a sikeres ördögűzés után újra egymásra 
kell találniuk, lehetőséget nyújtva a serdülőkor közös fel-
dolgozására.26 Ilyen értelemben Az ördögűző tekinthető az 
anya–lánya kapcsolat kettős megszületésének is: míg az 
első kapcsolódás maga a születés, amelynek során Regan 
(feltehetően orvosok által körülvett, modern környezet-
ben) hagyja el anyja testét, addig a második kapcsolódás-
ra Regan ördögűzés során végbemenő újjászületése alatt 
kerül sor. Ekkor az ártó szellem hagyja el a lány testét, 
és a papok által körülvett (és így meghaladott világot idé-
ző) környezetben az abjekció többszörösen is jelen van. 
Ugyan Regan a film végén semmilyen emlékkel nem ren-
delkezik megszállottságáról, már sosem lesz olyan, mint 
korábban. Az ördögűző démonképe nem tér el jelentősen 
annak évszázados ábrázolásától, a film ráadásul bővelke-

25 Schuetz, Janice: „The Exorcist”: Images of Good and Evil. Western Speech Communication 39 (1975) no. 2. pp. 92–101.  

https://doi.org/10.1080/10570317509373853

26 David Greven többek között ezzel példázza azon állítását, miszerint a pszichodinamikus feminista nézeteknek a posztmodern  

horrorban új görög mitológiai alappal kell kiegészítenie önmagát, és a Freud által sokszor emlegetett Oidipusz-történet mellett/helyett 

a Démétér és Perszephoné anya–lánya szétszakadó és újra egymásra találó kapcsolatát is vizsgálnia kell. Ez különösen a feminista bos�-

szúfilmek tematikájában lehet indokolt. Greven, David: Representations of Femininity in American Genre Cinema – The Woman’s Film, 

Film Noir, and Modern Horror. New York: Palgrave Macmillan, 2011. pp. 13–23. https://doi.org/10.1057/9780230118836

27 Chusna, Aidatul – Mahmudah, Shofi: Female Monsters: Figuring Female Transgression in Jennifer’s Body (2009) and  

The Witch (2013). Humaniora 30 (2018) 1. pp. 10–16. https://doi.org/10.22146/jh.v30i1.31499

dik keresztény szimbolikában. Ugyanakkor pusztán azzal, 
hogy a démon egy gyermek testét szállja meg, a serdülő-
korral kapcsolatos kulturális tapasztalatokból adódóan a 
démoni megszállottságot sajátos coming-of-age interpretá- 
cióval ruházza fel.

Míg Az ördögűző elsősorban a test átalakulását ábrá- 
zolja, addig az ébredő szexualitás attitűdbéli torzulása 
jelenik meg az Ördög bújt beléd (Jennifer’s Body, 2009,  
Karyn Kusama) című alkotásban. A film sajátos keveréke 
a horrornak, a coming-of-age drámának és a fekete hu-
morú vígjátéknak, amely amellett, hogy a természetfeletti 
horror eszköztárát alkalmazza, a serdülőkor, az identitás, 
a barátság és a szexualitás témáit járja körül. Jennifer  
(Megan Fox) démonná válása nem tekinthető teljes mér-
tékben passzívnak, átalakulása ugyanis sátánista rituálé 
eredménye. Elrablói abban a hitben áldozzák őt fel, hogy 
a tinédzser még szűz, Jennifer azonban hazudott erről, és 
így a „tisztátalan” áldozat szukkubusszá válik. A mitoló-
giai női démon elcsábított férfiakkal táplálkozik, akiket 
szexuális aktus ígéretével csalogat magához, ebben a kon- 
textusban pedig Jennifer transzformációja értelmezhető az 
ébredő libidó által kiváltott identitáskeresés és személyi-
ségtorzulás megtestesüléseként is, sőt egyenesen amellett 
érvel, hogy abszolút identitás nem is létezik.27

A film ugyanakkor elsősorban nem Jennifer, hanem 
barátnőjének a felnövekedéstörténete. Needy (Amanda 
Seyfried) szinte mindenben ellentéte Jennifer (átalakulás 
előtti) énjének, de nagyra tartja őt, és szerény, visszahú-
zódó jelleméből adódóan csodálja Jennifer magabiztos-
ságát. Jennifer iskolai férfievő démonná válása és egyre 
vadabb természete azonban lehetőséget ad Needynek 
arra, hogy újragondolja önképét és kapcsolatukat. A film 
ezzel a dinamikával sajátos kontrasztot teremt a serdülő-
kor spektrumán belül, aminek narratív feloldása Needy 



27

felülkerekedésében tetőzik. A slasher filmek final girl28 
motívumának fallikus szimbólumrendszeréhez hasonló-
an fegyverzi fel önmagát, és késsel végez a kontrollvesz-
tett, önmagát teljesen elveszítő Jenniferrel, akinek fallikus  
végzetét a film a finálé előtti medencejelenetben is előre-
vetíti: Needy barátja már-már komikusan hosszú meden-
cetisztító rúddal állítja meg Jennifer támadását.

Az Ördög bújt beléd az „iszonytató nőiség” több alakját 
is felvonultatja: Jennifer képében a kasztráló, míg Needy 
figurájában a fallikus nő jelenik meg. A démoni motívum 
mindkettejükben ott van, ugyanis a film záró képsoraiban 
kiderül, hogy Needy a Jenniferrel való küzdelemben meg-
sérült, a szukkubusz harapása pedig átörökíti a démon 
természetfeletti kvalitásait (repülés, erő, sebezhetetlenség 
stb.). Ebben értelmezendő Needy újjászületése is, ugyanis 
nem válik Jenniferhez hasonlóan egy szélsőségesen libi-
dóvezérelt entitássá. A film ugyan keserű képet hagy maga 
után azzal, hogy Needy is démonná válik, ennek azonban 
pozitív kicsengése is fellelhető: Needyben a régi énjének 
megtartásával két világ egyesült, ezáltal pedig szimboliku-
san a felnőtté válása is megtörtént.29

Míg Az ördögűző a klasszikus démonkép számos ele-
mét érintetlenül hagyja, az Ördög bújt beléd sok összetevő-
jében újraértelmezi azt. Elsősorban azzal, hogy felrúgja az 
átmenetiség fenntarthatatlanságát, és Needyben interna-

28 A final girl fogalmának bevezetése Carol J. Cloverhöz köthető, de a műfaji változásoknak köszönhetően azóta már számos for-

májában újra-, illetve átértelmezték. Clover, Carol J.: Her Body, Himself: Gender in the Slasher Film. Representations 20 (1987) pp. 

187–228. https://doi.org/10.2307/2928507

29 Howell–Baker: Monstrous Possibilities, pp. 155–174.

lizálódik a régi és a démoni Jenniferrel való kapcsolata: 
Needy valódi démona a Jenniferrel való barátsága volt. 
Regan történetében a démoni transzformációt követő re-
volúcióval, Needy esetében pedig – kéretlenül ugyan, de 
– metamorfózissal megy végbe az újjászületés.

A  bo szo rkányság  m i n t  
f e l s z abad í t ó  h a t a lm i  p oz í c i ó
Míg az előbbi példákban a monstrummá válás akaratlanul 
megy végbe, addig a boszorkányok többnyire tudatában 
vannak természetfeletti képességeiknek, sőt tesznek is azok 
megértéséért és tudatosabb használatáért. Brian de Palma 
Carrie (Carrie, 1976) című filmje, amely az azonos című 
Stephen King regény adaptációjaként készült el, a klasszi-
kus boszorkányképet felnövekedéstörténetbe csomagolva 
ábrázolja. A film már az első (megjelenési évéhez képest 
meglepően intim) képsoraival előrevetíti, hogy a hangsúlyt 
a testre helyezi. Carrie White (Sissy Spacek) elvakultan 
hívő édesanyjával él, aki igyekszik őt egy olyan vallásos bu-
rokban tartani, ahol nem érheti lányát semmilyen káros 
külső behatás. Ennek megfelelően Carrie nemcsak a világ, 
hanem a természet dolgaival sincs teljesen tisztában, és 
amikor a testnevelésóra utáni zuhanyzás közben elkezdődik 

Limbó és l ibidó
Bácskai-Nagy Barnabás

Carrie (1976)



2024
n o . 3 .

28

első menstruációja, pánikba esik, és osztálytársai részéről 
érzéketlen testszégyenítést él át. A pubertás kezdetével Car-
rie-ben az elfojtásból kitörő energiák hasonlataként feléb-
red a telekinézis képessége is, ami egyszerre reakció anyja 
nyomására és testi változásainak erőteljességére.30

A születés/újjászületés coming-of-age szimbóluma 
többször is megjelenik a filmben, elsősorban Carrie-nek 
és anyjának, Margaretnek a kapcsolatában. Margaret lát-
hatóan nem fogadja el azt, hogy lánya a felnőtté válás 
küszöbén áll, és számára kontrollálhatatlan változások 
fognak elindulni.31 Carrie-ben fellobban a vágy saját testé-
nek megértésére, ennek visszaszorítására pedig anyja, lát-
hatóan nem először, az anyaméh idilliségétől ellentétesen, 
szűk, fojtogató kamrába zárja imádkozni – Carrie-nek 
anyja elvárásainak megfelelően újra és újra meg kell szü-
letnie. A pubertás azonban kirántja Carrie-t anyja szorí-
tásából, és a felszínre törő természetfeletti energiák meg-
teremtik az ellenállás lehetőségét is. Ugyan a boszorkány 
ritkább esetben rendelkezik veleszületett képességekkel, 
Carrie mégis annak tekinthető. Anyja több alkalommal 
is boszorkánysággal vádolja, ami a keresztény közössé-
gek paranoiáját idézi, ráadásul Carrie könyvtárban való  
kutatómunkájával tesz is képességeinek megértéséért, ez-
zel pedig a boszorkányság tanult aspektusaira erősít rá. 
Margaret és Carrie ellentétében a prűd, kontrollált és bi-
gott hitélet ütközik össze a nyers és zabolátlan természeti 
világgal, amely konfliktus pesszimista feloldhatatlansága a 
fináléban a ház összeomlásával jelenik meg.

Carrie újjászületése és boszorkányságának betetőzése a 
báljelenet, ahol az öltözői incidens elkövetői a bálról való 
eltiltásukat megbosszulva, disznóvérrel öntik le a (mani-
puláltan) bálkirálynőnek választott Carrie-t. A vér mint 
abjekt itt másodjára jelenik meg a filmben, és végzetesen 
felállítja a kereteket Carrie felnövéséhez. Az elfojtás kirob-
banó erővel tör felszínre, és telekinetikus energiáit arra 
használja a lány, hogy a csarnok eszközeit a bálozók ellen 
fordítsa. Az ikonikus jelenet split screen hatásával egyszer-
re ábrázolja a Carrie szemeiből áradó bosszút és a csarnok 
áldozatainak végzetét, ezzel pedig ráerősít Carrie tudatos 

30 Carrie energiáinak erőteljes ábrázolása miatt a filmet a feminizmus második hullámának egy jelentős zászlóvívőjeként is tart-

ják számon. Moseley, Rachel: Glamorous Witchcraft: Gender and Magic in Teen Film and Television. Screen 43 (2002) no. 4.  

pp. 403–422. https://doi.org/10.1093/screen/43.4.403

31 Stamp, Shelly: Horror, Femininity, and Carrie’s Monstrous Puberty. In: Barry Keith Grant (ed.): The Dread of Difference  

– Gender and the Horror Film. Austin: Universitiy of Texas Press, 2015. pp. 329–345. https://doi.org/10.7560/771376

természetfeletti erőhasználatára és boszorkányságának  
hatalmi pozíciójára. Habár a báltermi mészárlás során 
Carrie szörnyeteggé alakul, a cselekmény során először 
válik annak aktív alakítójává is, ez pedig egyszerre teszi a 
film záró képsorait a Carrie-t érő embertelen bánásmód 
miatt felszabadítóvá. A bál után Carrie hazatér, ahol anyja 
Psychót (Psycho, 1960) idéző képsorokban támad lányára. 
A konfliktus feloldhatatlanságát jelzi, hogy miután Carrie 
a konyhai kések reptetésével megvédi magát, saját erejével 
szemben tehetetlenné válik, és a ház összeomlása elől a 
büntetéseinek helységeként szolgáló kamrában keres me-
nedéket, ahová anyja testét is bevonszolja. Sorozatos újjá-
születéseinek tarthatatlanságában végül a házuk maga alá 
temeti őket, amit a föld (a pokol) teljesen elnyel.

A Carrie sajátosan értelmezi a felnövekedéstörténetet, 
és a boszorkányság felszabadító erejét a serdülő ellen for-
dítva, annak pesszimista olvasatát nyújtja. A pubertást 
egy nagyobb, érthetetlen és kaotikus erőként ábrázolja, 
aminek feldolgozásához elengedhetetlen a harmonikus 
családi háttér, így pedig Carrie-ből egyszerre válik monst-
rum és áldozat.

Robert Eggers 2015-ös filmje, A boszorkány (The Witch, 
2015) továbbviszi a diszfunkcionális családból szabadulni 
vágyó serdülő coming-of-age toposzát. A film a 17. száza-
di angol észak-amerikai gyarmatokon játszódik, a készí-
tők a forgatókönyv megírásához valódi boszorkányperes 
ügyiratokból és feljegyzésekből inspirálódtak, ami a film 
nyelvezetében is visszaköszön. A Carrie-hez hasonlóan a  
boszorkányság témáját fanatikus vallási környezetben 
helyezi el. A film nyitójelenete egy gyarmati bírósági el-
járással indít, amelynek során főszereplőnk családját kiu-
tasítják a közösségből, és a határvidékekre száműzik: még 
a puritán New-England vallási nézeteinek is radikális az, 
ahogyan a család a hitét megéli. A következőkben a csa-
ládon belül játszódik le az a boszorkányüldöző narratíva, 
amely a 17. század gyarmati elszigeteltségében oly jellem-
zővé vált.

Thomasin (Anya Taylor-Joy) Carrie-vel ellentétben 
nem rendelkezik veleszületett természetfeletti képessé-



29

gekkel, számára a film végi boszorkánnyá válás családon 
belüli kirekesztettségének közvetlen eredménye. A Kristeva- 
féle abjekt így áttételesen jelenik meg a filmben: az óvilági 
hazából kivetett puritán közösség a gyarmatokon formálja 
meg önmagát, amelynek során kitaszítja magából a tisz-
tátalannak (vagy túlbuzgónak) ítélt családot, így az aztán 
szembefordul saját serdülő lányával, akinek felnőtté válása 
az izolált állapotban nemkívánatos jelenség.32 Ebben értel-
mezhető az abjekt közösségformáló hatása is, különösen a 
család tagjai esetében, akiknek a határvidékek vad tájain 
kell magukra maradva új életet kezdeniük, ennek követ-
kezménye lesz az a „civilizációs” átörökített minta, aminek 
során saját lányukat egyre erőteljesebben kezdik boszor-
kánysággal vádolni.

A még civilizálatlan és szervezetlen gyarmati határ-
vidék a természet veszélyeit rejti magában, ennek testet 
öltött formája az a boszorkány is, amely rémisztő szuggesz-
tív képsorokban elragadja az újszülött gyermeket, akinek 
felügyeletével Thomasint bízták meg. A család szétesése 
és a lány kálváriája ekkor kezdődik: a sorozatos „balsze-
rencsés” események szó szerint az ördög karjaiba kergetik, 
aki kecske képében mindvégig jelen volt a háztartásban. 
Black Philip, ahogy a háziállatot a fiatal ikerpár hívta,  
sugalmazások révén férkőzött a gyermekek fejébe, aminek 
köszönhetően a szülőkben is eluralkodott a paranoia. 
Thomasin a tragikus események végén önbeteljesítő jós-
latként a gonosz szolgálatába áll, és annak irányításával 
írja be nevét a Könyvbe. A film záró képsorai Francisco 
Goya Boszorkányszombat (1798) című festményét idézik.

A boszorkány által megjelenített monstrumkép abban 
különleges, hogy a főhős csak a film utolsó perceiben válik 
valóban boszorkánnyá, amikor elfogadja az ördög ajánla-
tát („Wouldst thou like to live deliciously?”). Kitaszítottsága 
eredményezi végül újjászületését is; a szülők által sokszor 
megemlített terv szerint valamely tehetős családhoz szegő-
dött volna cselédnek – végül a gonosz szolgálatába állt. 
A filmben a szocializálódás sikertelensége okán a puri-
tán világ által megtestesített patriarchátus alóli szabadulás  
A boszorkány narratívájában csak a szociális normák teljes 

32 Furlanetto, Elena: Living Deliciously? The Borderless Horror of Female Empowerment. In: Noelia Gregorio-Fernandez – 

Carmen M. Mendez-Garcia (eds.): Culture Wars and Horror Movies – Gender Debates in Post-2010’s US Horror Cinema. London: 

Palgrave Macmillan, 2024. pp. 47–51. https://doi.org/10.1007/978-3-031-53278-8_3

33 Zwissler, Laurel: „I am That Very Witch”: On the Witch, Feminism, and Not Surviving Patriarchy. Journal of Religion & Film 

22 (2018) 3. pp. 3–7.

felrúgásával és a közösség végleges elhagyásával történhet 
meg.33 Thomasin tragédiája nem pusztán az, hogy ször-
nyeteggé vált, hanem az is, hogy saját környezete tette azzá.

Összegzé s

A jelen írásban tárgyalt filmek természetesen csak illuszt-
ratív példák a két monstrumtípus coming-of-age jellegé-
nek értelmezésére, számos egyéb olyan alkotást találha-
tunk, amelyekben a boszorkányság és a démoni jelenlét 
a serdülőkori átmenettel kapcsolható össze. Az iskolai 
környezetbe helyezett boszorkányság eklatáns példája az 
Andrew Fleming rendezte Bűvölet (The Craft, 1996), 
amelyben négy gimnazista lány a fekete mágia kitanulá-
sával olyan boszorkánypraktikákat hajt végre, amelyek 
aktuális serdülőkori problémáik megoldására irányulnak. 
Az egyházi iskolában játszódó cselekmény nagy hangsúlyt 
fektet a hatalmi viszonyok felborulására is, amely a lányok 
iskolai közösségen belül elfoglalt helyének és barátságuk 
dinamikájának a viszonylatában is értelmezhető. Dario  
Argento 1977-es Sóhajok (Suspiria) című filmjének 2018-
as remake-je szintén az autoritás kérdését vizsgálja egy 
neves magántánciskola berkein belül. Luca Guadagnino 
alkotása Argento klasszikusán úgy lép túl, hogy a történe-
tet hidegháborús német környezetbe helyezi – amely va-
lóságosan és metaforikusan is határvidékként olvasható.  
A film az iskola és boszorkányság, valamint az identitás és 
elrendeltség kérdését boncolgatja. A modern horrorfilm 
feltűnő érdeklődést mutat a nemi és kulturális identitás 
iránt, ennek a zavaros belső válasz- és útkeresésnek jól al-
kalmazható szimbóluma a démon. Az It lives inside című, 
2023-as film gyenge történetvezetése és változó minősége 
ellenére ezt a motívumot használja. Az indiai gyökerekkel 
rendelkező amerikai tanuló beilleszkedésének érdekében 
minden tekintetben igyekszik származását és családjának 
hindi kultúráját elfojtani, amely törekvése végül egy meg-
szálló monstrumban testesül meg.

„Hell is a Teenage Girl” – hangzik el az Ördög bújt beléd 

Limbó és l ibidó
Bácskai-Nagy Barnabás



2024
n o . 3 .

30

nyitányában, amely kijelentés nemcsak a film premisszája 
és summája, hanem a coming-of-age horror teljes alműfa-
ji meghatározása is lehetne. A horrorműfaj legtöbbször az 
elfojtott felszínre törésével dolgozik, és ennek különösen 
alkalmas terepét jelentik a serdülőkori testi-lelki változások, 
amelyeket a műfaj legnagyobb hatású alkotásai elsősorban 
női főszereplők vagy női monstrumok alakjában testesíte-
nek meg. A visszatérő toposszá váló, a nőiség és a nővé 
válás folyamatainak horrornarratívába ültetett (megjelení-
tésében explicit, üzenetében implicit) ábrázolása újraértel-
mezte a műfaj és a kultúrtörténet klasszikus monstrumait, 
és azokat a felnőtté válás nehézségeinek szimbolikus szol-
gálatába állította.

Barnabás Bácskai-Nagy
Limbo and libido. Limbo and libido. 

The figures of demonic possession and The figures of demonic possession and 
witchcraft in the mythology of coming-of-age horrorwitchcraft in the mythology of coming-of-age horror

 „Hell is a Teenage Girl” – this is the opening line of the horror-comedy 
Jennifer's Body, a statement that could be the premise and sum of 
the film, but also the definition of an entire horror film subcategory.  
The sexual revolution has produced some of the most innovative films in 
the horror genre, leading to significant changes in the theoretical study of 
the genre. A recurring theme has been the horror narrative's depiction of 
the psychological and physical processes of femininity and womanhood, 
which has also led to a reinterpretation of the genre's classic monsters as a 
sub-genre. The figure of monster and the topic of  adolescence are at first 
sight incompatible motives, yet they have one important thing in common: 
the horror of both lies in their transience. Adolescence can indeed be 
hellish: it is characterised by newly experienced physical phenomena, 
an upset, floundering state of mind, which leads towards adulthood 
embodied by a mature personality. It is no coincidence that adolescence 
and the monster have been so frequently linked in the postmodern history 
of the genre. In my paper, I will explore the coming-of-age sub-genre 
of two monstrous types of the classic horror narrative: the demonic loss 
of control and the liberating witchcraft, which I will attempt to interpret 
through the concepts of feminist horror theory. A Kosztolányi Dezsó́ Kávéház 

Kulturális Alapítvány adószáma: 

18083787-1-42

Köszönjük!

filmelméleti és filmtörténeti folyóirat

Ezúton értesítjük
kedves olvasóinkat
és támogatóinkat,

hogy a Metropolist kiadó
Kosztolányi Dezső Kávéház

Kulturális Alapítvány
számlájára

az adózók által
felajánlott 1%-okból
2023-ban
110.386 Ft
folyt be.

Ezt az összeget lapunk
mú́ködési költségeire fordítottuk.
Felajánlásaikat – melyek
nélkülözhetetlen segítséget jelentenek
folyóiratunk számára –
hálásan köszönjük!

Kérjük, 2023. évi adóbevallásukkor is 
gondoljanak ránk, és támogassák 
munkánkat!





2024
n o . 3 .

32

Tényleg tudjuk, mi történik a gyerekeinkkel?” – 
vetődik fel a kérdés a Csodálatos teremtmények  

(Berdreymi, 2022, Guðmundur Arnar Guðmundsson) 
elején látható megrázó riportban, amely a folyamatos 
zaklatást elszenvedő, szülői referenciák nélkül tengődő 
Balliról szól: a hazafelé tartó tinédzsert egy fatörzzsel fej-
be vágják, agyrázkódást szenved, és eltörik az orra, ezért 
maszkot kell hordania. Arra a kérdésre, hogy mit üzen 
iskolatársainak és támadóinak, így felel a kórházi ágyból: 
„Nem érdekel, hogy kedvelnek vagy sem. Csak azt aka-
rom, hogy hagyjanak békén.” Az eset Guðmundur Arnar 
Guðmundsson filmjében egy új kezdetet jelent: Addi be-
veszi saját falkájába Ballit, aki életében először tapasztalja 
meg a testvériséget és az ezzel járó törődést; társai beveze-
tik a drog és a szexualitás világába, miközben jelenetről 
jelenetre alakul önbizalma, valamint formálódik új, kör-
nyezetével szemben ellenállóbb identitása.

Balli szála azonban szinte a háttérben bontakozik ki, 
hitchcocki vörös heringként vezeti meg nézőjét, hiszen 
rövidesen kiderül, hogy az izlandi dráma valódi fősze-
replője az az Addi, aki a televízióban látott eset után 
elkezd felelősséget vállalni a gyengébbért, így megváltoz-
tatva Balli kilátástalannak tűnő sorsát. Döntéseit nem 
csak a belső indíttatás motiválja: anyja aktív átjáró a spi-
ritualitás dimenziójába, ami – akarata ellenére – Addi 
életét is felforgatja. Álmában – és később a valóságban 
is – önnön démonaival küzd: az imaginárius térben 
elfojtott tartalmak fakadnak fel barátságról, testiségről, 
kételyekről és az életmódjukból fakadó mindennapos 
agresszióról. A Csodálatos teremtmények sűrűn kódolt 
szövete az identitásképző problémák tematizálása mellett 
– legyen az a maszkulinitás, a bajtársiasság vagy a felelős-
ségvállalás – játékba hozza a fenomenológiai aspektust, 
és az izlandi kultúrában beágyazott természetfeletti síkkal  
 

árnyalja tovább fordulatokkal teli, érzékeny történetét. 
Guðmundsson filmje hűen tükrözi a kurrens artisztikus 
felnövekedéstörténetek új hullámát: komplex motívum-
rendszerrel operáló, lírikus narratívájában egyszerre jele-
nik meg a fejlődéslélektani szempontból legkritikusabb 
időszak (12-13 év) énkeresése, a formálódó egyén és a 
közösség hatásmechanizmusai, illetve a gyermeki pszi-
ché sokszor kifürkészhetetlen folyamatai.

A következőkben olyan kortárs felnövekedésfilmeket 
vizsgálok, amelyek Erik H. Erikson pszichoszociális fej-
lődéselméletének egyik legfontosabb időszakát, az identi-
táskrízist dolgozzák fel: a 12-13 éves fiatalok testi és érzel-
mi érésük sarokpontján kérdőjelezik meg és definiálják 
újra addigi működésüket, szexualitásukat, normáikat, 
társadalomban betöltött szerepüket. A korpuszt olyan, 
közelmúltban megjelent szerzői filmek alkotják, amelyek-
ben az egyén fejlődésének egyik elsődleges katalizátora-
ként jelenik meg a közvetlen és közvetett környezet, to-
vábbá az azokat alkotó közösség: a Közelben (Close, 2022, 
Lukas Dhont) egy szoros barátság válik kérdésessé az új 
osztálytársak által támasztott külső referenciák alapján,  
A szív melegében (Hjartasteinn, 2016, Guðmundur  
Arnar Guðmundsson) ébredező szexualitásukat a halász-
falu szűk közösségében kereső fiúkat látunk, míg a Cso-
dálatos teremtményekben egy négyfős csoport erőszakkal 
átitatott, városi hétköznapjait követjük. A tárgyalt alko-
tások mindegyike makroszinten foglalkozik a film elejei  
riportban hallható költői kérdéssel, amelyre részben elté-
rő, de jellegében megegyező választ adnak: a gyakorlatban 
nagyon keveset tudunk a formálódó tudat misztériumáról, 
hiszen az egyénben zajló, zavaros folyamatokkal jobbára 
magányosan, azokat inkább elfojtva küzdenek hőseink – 
még akkor is, ha a külső körülmények látszólag ideális 
feltételeket biztosítanak a nehézségek artikulálására.

Csomán Sándor

A  f o r m á l ó d ó  t u d a t  m i s z t é r i u m a
I d e n t i t á s k r í z i s ,  e g y é n  é s  k ö z ö s s é g  p e r s p e k t í v á i 

a  k o r t á r s  f e l n ö v e k e d é s t ö r t é n e t e k b e n

A tanulmány DOI-száma: https://doi.org/10.70807/metr.2024.3.3 

„



33

Kurrens  t rendek a  fe lnövekedés-
t ö r t é ne t  r e g i s z t e r ében

Ugyan a klasszikus felnövekedéstörténetek, valamint 
az irodalmi előzményként aposztrofált fejlődésregények  
(Bildungsroman) jellegükben, felvetett témáikban, törté-
neti sémáikban keveset változtak 18. század végi defini-
álásuk óta, a coming-of-age (legyen az könyv vagy film) 
napjainkban is hatalmas népszerűségnek örvend, mi-
közben a kor referenciáinak megfelelő tematikai hang-
súlyok és ezáltal rendeltetésük megkülönbözteti őket a 
korábban uralkodó trendektől.1 A jelenség elsősorban a 
fogyasztói szokások megváltozásával magyarázható: 2004 
óta a folyamatosan szélesedő technikai lehetőségek által 
formálódik a nézői identitás.2 A streamingplatformok 
megjelenésével egyre szélesebb körben váltak elérhetővé 
potenciálisan eltérő ízlésekhez, érdeklődésekhez passzo-
ló tartalmak nagy tömegben, így a diverzifikált piacon 
megjelentek a legkülönbözőbb befogadói szokásoknak 
megfelelő, ifjúsággal foglalkozó filmek és sorozatok.  
A Netflix, az HBO (most már Max) vagy az Apple TV+ 
kiemelten célozza meg a fiatalabb nézőket, mely folyamat 
egyik vezető műfajává az úgynevezett comfort seriesek,  
illetve filmek váltak. A terminus organikusan alakult ki a 
tartalmat fogyasztó felhasználók körében: nézőik túlnyo-
mórészt a 12–30 év közötti korosztályból kerülnek ki, 
akik vagy az életükben megjelenő problémakörökkel kap-
csolatos élményeket, igazodási pontokat keresnek, vagy 
olyan sorozatot, filmet néznének, amelyben a nehézségek-
kel küzdő főszereplő sorsa biztonságos keretek között ma-
rad. A comfort series elsődleges célja a többfajta életközeg 

1 Hermann Veronika: Ez történt Lellén – A Balaton retorikai alakzatai a Kádár-rendszer nemzedéki filmjeiben. Médiakutató 21 

(2020) 3. p. 49–58.

2 Tóth Zoltán János: Generációs buborékok. Nézői szokások a konvergens filmkultúrában 1. https://filmtett.ro/cikk/nezoi-szokasok- 

a-konvergens-filmkulturaban-1-generacios-buborekok (utolsó letöltés dátuma: 2024. 09. 25.)

3 A tárgyalt sorozatok az esetek többségében nem mutatnak direkt erőszakot – legyen az szexuális vagy fizikai –, és a verbális abúzu-

sok reprezentációi során is ügyelnek arra, hogy a néző, ha találkozik is felkavaró tartalommal, azt vagy egy közvetlen, pozitívabb 

jelenettel (visszacsatolással) árnyalja, vagy inkább később utal egy-egy krízist okozó eseményre. A comfort series fiatalabb generációkat 

céloz, ezért az explicit szembesítés helyett (ténylegesen látjuk az adott felkavaró eseményt) inkább a problémák felmutatását, az azzal 

kapcsolatos edukációt helyezi a középpontba – ilyen értelemben célja részben eltér az európai artisztikus coming-of-age film sokszor 

nyílt, képi és tartalmi kompromisszumoktól mentes reprezentációs módozatától.

4 Landau, Neil: TV Writing On Demand – Whats Now + What’s Next. New York – London: Routledge, 2024. p. 132. https://doi.org/ 

10.4324/9781003355113

bevonása mellett, hogy biztonságos helyként, azonosulási 
pontként, mankóként szolgáljanak identitásukat kereső, 
azt megkérdőjelező fiatalok számára. A döntően iskolai 
közegben játszódó, középosztálybeli karaktereket mozgató 
narratívák (pl. Fülig beléd zúgtam [Heartstopper, 2022–], 
Ginny és Georgia [Ginny & Georgia, 2021–], Én még sosem…  
[Never Have I Ever, 2020–2023], Szeretettel: Victor [Love 
Victor, 2020–2022], Kszi, Simon [Love, Simon, 2018]) a 
kurrens trendekhez illeszkednek, miközben végig figyel-
nek arra, hogy a bemutatott krízis ne lépjen át egy bizo-
nyos határt3 – de ha meg is teszi, azt vagy elemeli vizuá-
lisan (imaginárius térben történik, szimbolikusan jelenik 
meg), vagy a képen kívülre helyezi. Ha verbálisan meg is 
jelenik az erőszak, az öngyilkosság, azt nem a naturalis-
ta módon ábrázolják, hanem – ahogy a sorozat tartalma 
és formája is közvetíti – a biztonságos szembesülést, a 
feldolgozást segítik. Az Alice Oseman nagy sikerű képre-
génye alapján készült Fülig beléd zúgtamban Charlie prob-
lémái jobbára a párbeszéd szintjén maradnak, a kamera 
kereszttüzébe elvétve kerülnek erőszakos(abb) események, 
amelyeket vagy egy harmadik fél függeszt fel (pl. Nick 
közbeavatkozik), vagy nem látjuk a tényleges eszkalációt. 
Egyrészt a sorozat hangvételéhez, célzott korcsoportjához 
(13–18 éves diákok) sem illenének a direkt erőszakot/
szexualitást tartalmazó szekvenciák (ahogy ezek a képre-
gényekben sem jelennek meg), másrészt az explicitást a 
bemutatott problémák jellege sem indokolja. Ahogy Neil 
Landau fogalmaz, a kortárs coming-of-age trópusai új for-
dulatot vettek: „az izoláció és a személyes kényelem helyett 
az önelfogadást, a közösséghez tartozást, az antibullyingot 
és you-do-you individualizmust”4 erősítik. Előtérbe kerül-
nek az eddig kevésbé reprezentált etnikai kisebbségek:  

A formálódó tudat misztériuma
Csomán Sándor



2024
n o . 3 .

34

LMBTQ közösségek, a modern, feminin jegyeket hordozó 
férfiak (és ezáltal a maszkulinitás kérdése), sőt ezekből a 
csoportokból kerülnek ki az új évezred felnövekedéstörté-
neteinek főszereplői, akik „másságukból” képeseket erőt 
meríteni. A „queer, nembináris, fekete és barna, ázsiai, 
kevert etnikumú, muszlim, bennszülött, autisztikus, fogya-
tékossággal élő vagy túlsúlyos” karakterek ma már nem 
egyszerűen csak támogató, mellékszereplői státuszban, ha-
nem főszereplőként jelennek meg.5 Neil szerint a szinte 
minden felnövekedéstörténetben megjelenő, „örökzöld” 
egzisztenciális kérdések (Elég vagyok? Megérdemlem a 
szerelmet?) körét a kortárs filmek/sorozatok úgy tágítják 
ki, hogy az egykor abnormálisnak gondolt, zaklatott és 
kiközösített karakterek a narratíva szerves részeivé válnak, 
a cselekmény aktív alakítójaként tűnnek fel.6 Ilyen érte-
lemben a kortárs coming-of-age történet hasonló kérdé-
seket tematizál, a benne lévő, különböző identitással és 
háttérrel rendelkező szereplők köre kibővült, továbbá a 
vizsgált problémák – a közeg gyökeres átalakulásával és 
legfőképp a közösségi média megjelenésével – igazodnak 
a 21. század uralkodó tendenciáihoz. Az átmedializált 
közeg kölcsönhatásaiból fakadóan új kihívások detektál-
hatók: a megfelelési kényszer, az ön- és testképzavar, a 
függőség, az étkezési problémák vagy az online és offline 
én konfliktusa mind-mind azon kor tünetei, amely napi 
szinten befolyásolja és alakítja a fiatalok egyre bizonytala-
nabbá váló énképét. 

A széles körben terjedő comfort series mellett a ma 
felnövekedéstörténeteinek egyéb leágazásai jellemzően 
más-más műfajjal alkotnak fúziót. A nemi érést, a fizi-
kum drasztikus változásait állítja középpontba az egyre 
nagyobb teret és figyelmet kapó testhorror: a nőiséghez 
vezető utat vérrel és fájdalommal, illetve irracionális tar-
talmak beépítésével feldolgozó alműfaj kortárs darabjai  
(Kékről álmodom [Blue My Mind, 2017], My Animal 
[2023], Nyers [Grave, 2016] stb.) a test változását teszik 
a narratíva tárgyává.7 A horror műfaji konvenciói mellett 
a test változásai erősebb drámai fedezetet kaphatnak: a  
Hogyan szexeljünk (How to Have Sex, 2023) a szexuális  

5 ibid.

6 ibid.

7 Buzsik Krisztina: Szépség és szörnyeteg. Filmvilág 67 (2024) no. 10. p. 18–19.

8 Vigh Martin: Fald fel önmagad – Egyéni és közösségi traumák az európai coming-of-age filmekben. https://filmtett.ro/cikk/fald-fel-on-

magad-egyeni-es-kozossegi-traumak-coming-of-age-felnovesfilmek (utolsó letöltés dátuma: 2024. 09. 28.)

vágyak megélését tematizálja, a Thelma (2017) címszerep-
lője keresztény neveltetésével és leszbikus identitásával 
küzd, míg az Esemény (L’événement, 2021) regényadap- 
tációja a terhesség kapcsán mesél az egyéni trauma megé-
léséről.8 A Hogyan szexeljünk vagy az Esemény az életkori 
meghatározottságot, azaz az identitáskrízis időszakát leszá-
mítva filmnyelvében, az elbeszélés módjában illeszkedhet 
abba a vizsgálati metszetbe, amelynek elemzésére vállal-
kozom: leginkább európai kultúrkörből származó, artisz-
tikus felnövéstörténetek, amelyek filmnyelvi komplexitá-
sukban, szerteágazó szimbólumrendszerükben, explicit 
ábrázolásmódjukkal eltérnek az elsősorban fiatalabb kor-
osztályokat megszólító, streamingre gyártott fősodortól.  
A döntően északi és nyugati társadalmakban játszódó al-
kotásokban a környezet és a közösség jóval diverzifikáltabb 
képet mutat: a cselekmény helyszíne a várostól (Csodálatos 
teremtmények) a kisebb településekig (A szív melege, Közel) 
terjed, míg a közvetlen közeg (szülők, barátok, kortársak 
stb.) egyes történetekben progresszív, elfogadó (Közel), más-
kor döntően kirekesztő, konzervatív (A szív melege).

Habár a lista közel sem teljes, a felmutatott tenden-
ciák híven reprezentálják a kortárs felnövekedéstörténet 
tematikai sokszínűségét és 21. századi beágyazottságát.  
A központi kérdések időtlenségén túl egyaránt reflektál a 
kurrens társadalmi és technológiai átrendeződésekre, mi-
közben filmnyelvében, célközönségében, rendeltetésében 
széles spektrumon mozog a fiatal generációkat megszólító, 
konvencionális amerikai tininarratíváktól egészen az éret-
tebb nézőkkel diskurzust kezdeményező művészfilmekig.

Ta l a j v e s z t e t t  t i n édz se r ek

A Közelben megismert Rémi és Léo nagyon közeli bará-
tok: együtt kelnek és fekszenek, játszanak, mennek isko-
lába, futkároznak a végtelen dáliamezőkön. Életük szinte 
minden pillanatát megosztják egymással, ám ezt egyik csa-
lád sem furcsállja. Rémi édesanyja fogadott gyerekeként 
szereti Léót, részt vesz a közös játékban, míg Léo bátyja és 



35

szülei is elfogadják, hogy fiuk az esetek túlnyomó többsé-
gében nem otthonról megy iskolába. Felbonthatatlannak 
tűnő szövetségüket az iskola, az új közeg kezdi ki; mind 
fiú-, mind lánytársaik olyan kérdéseket szegeznek nekik, 
amelyekre nincs kész válaszuk: „Együtt vagytok?”, „Nagyon 
közeli barátoknak tűntök.”, „Egyértelmű, hogy egy pár 
vagytok.” Rémi passzívan követi a beszélgetést, míg Léo 
feszültté válik, tagadja a „vádakat”, hisz ő és Rémi „csak” 
legjobb barátok, akik annyira közel állnak egymáshoz, 
hogy „már szinte testvérek”. Az elsőre ártalmatlannak 
tűnő diskurzus szokatlan folyamatokat indít el a tizenhá-
rom éves fiúban: tényleg úgy viselkednek, mintha kap-
csolatuk több lenne barátságnál? Az elültetett gondolat 
nem hagyja nyugodni, ezért Rémi tudta nélkül megváltoz-
tatja viselkedését, az addig általa is normálisnak vélt mű-
ködését. Először apróbb, majd egyre egyértelműbb jelek 
utalnak arra, hogy Léo megpróbál „leválni” Rémiről, aki 
mindezt először közvetett, majd egyre direktebb formában 
adja barátja tudtára. De egyre inkább úgy tűnik, hogy Léo 
már más utakon jár.

Lukas Dhont második nagyjátékfilmjének karakte-
rei az eriksoni identitáskrízis sűrű, viharokkal teli idő-
szakában tartanak. A nagy hatású fejlődéspszichológus 
összesen nyolc szakaszra osztotta az ember életét, ame-
lyeket dichotómiák mentén határozott meg. A folyto-
nosságon alapuló rendszer szerint az egyén krízisek és 
konfliktusok sorozatán esik át, amelyeket a következő 
fázis előtt meg kell oldania.9 A pszichoszociális fejlődés 
elméletén10 belül az ötödik, serdülőkorhoz kapcsolódó 
időszaknak (amelyben az identitás áll szemben a szerep-
konfúzióval) kiemelt szerepet szánt munkásságában: ez 
az a kritikus fázis (pubertás), amikor az egyén kialakítja 
identitását. Erikson számára az identitásképzés folyama-
tában – a személyiség integrációján túl – az egyéni és a 

9 Szabó Hangya Lilla – Jámbori Szilvia – Gál Zita – Kasik László – Fejes József Balázs: Serdülők és fiatal felnőttek identitása 

az önértékelés és a társas támogatás függvényében. Iskolakultúra 29 (2019) no. 6. pp. 36–37. https://doi.org/10.14232/ISK-

KULT.2019.6.36

10 Bővebben lásd: Erikson, Erik H.: Identity youth and crisis. New York – London: W. W. Norton & Company, 1968.

11 Cole, Michael – Cole, Sheila: Fejlődéslélektan. Budapest: Osiris Kiadó, 2006. p. 671.

12 Róth-Szamosközi Mária – Vincze Anna: Bevezetés a fejlődéslélektanba. Kolozsvár: Kolozsvári Egyetemi Kiadó, 2010. p. 213.

13 ibid. p. 244.

14 ibid. p. 245.

15 ibid., illetve Erikson, Erik H.: Identity youth and crisis. New York–London: W. W. Norton & Company, 1968. p. 22.

16 Cole – Cole: Fejlődéslélektan. p. 557.

társadalmi szférák vonatkozásában is meg kell határoz-
niuk önmagukat.11 A fiatalok új környezetbe kerülnek 
(felső tagozat, akár más iskola, újabb közösségek stb.), 
aminek kölcsönhatásai megváltoztatják addig kiegyen-
súlyozottnak hitt énképüket. A kritikus időszakban a 
serdülő olyan kérdésekre keresi a választ, mint hogy: 
„Milyen legyek? Ki legyek? Mi leszek? Milyen utat válas�-
szak? Ki lesz a társam?”12 A 12–18 éves életkor között 
tartó, freudi genitális szakaszban a serdülőben a legkü-
lönbözőbb folyamatok indulnak el: egyszerre kezdi fel-
fedezni saját szexualitását, kérdőjelezi meg korábbi gyer-
meki énjét, fellazítja, adott esetben szorosabbra húzza 
énhatárait, továbbá a társadalomba, az adott, szűkebb 
közösségbe való beilleszkedéséhez igazítja identitását.13 
Nemcsak kortársaihoz fűződő viszonya, de családi re-
lációi is formálódnak. Érzelmeit, figyelmét visszavonja 
családtagjairól, és leginkább kortársaira összpontosítja.14 
Egyszerre két szférában kell megfelelnie, így önazonos-
ságát is ezekhez igazítja: megpróbálja összehangolni „a 
két identitás identitását”, amelyek egyéni és társadalmi 
színtéren konfrontálódnak.15 Egészen eddig referenci-
áik, normarendszerük jórészt a családjukhoz kötötték 
őket, az ott betöltött helyük stabil és meghatározott volt, 
ahogy azonban egyre több időt töltenek hasonló korú 
gyerekekkel, az új helyzethez új identitást illesztenek.16

Habár a Közel Rémije és Léója ugyanolyan idősek, és 
a környezetváltozás mindkettőjüket érinti, a krízis mégis 
máshogy jelentkezik. Kezdetben mindketten elfogadják 
barátságuk közelségét, hiszen sem szüleik, sem a rurá-
lis vidékből fakadó, szűk közegük nem kérdőjelezi meg 
kapcsolatuk szokásait. Az érintés, a barátság fizikai ki-
vetülése, az intimitás természetes számukra: egymáshoz 
bújnak alvás közben, lerajzolják a másikat, térközük a 
halli bizalmas távolságba esik szinte minden helyzetben. 

A formálódó tudat misztériuma
Csomán Sándor



2024
n o . 3 .

36

Ezt kérik számon rajtuk újdonsült lány osztálytársaik  
is: „Mikor egymás mellett ültök, ennyire közel vagytok 
egymáshoz.”, „Lehet, hogy nem fogadjátok el.” Míg  
Rémire ez kicsit sincs hatással, Léo viselkedése alapja-
iban megváltozik. Először a szokásos ottalvásnál fek-
szik inkább a földre, ami először játékos, majd komoly  
verekedésbe torkollik. Az esemény jelentősége nem csak 
abban érezhető, hogy a harmonikus kapcsolatban pilla-
natnyi zavar keletkezik: az incidenst közvetlenül követő 
snittben Rémi bezárkózik a fürdőszobába, amit anyja 
tapintható nyugtalansággal fogad. Csak később derül 
ki, hogy a szegmens előrevetíti Rémi tragikus sorsát; 
valószínűleg nem először „zár össze”, az elsőre jelenték-
telennek tűnő apróságok is hatást gyakorolnak labilis 
elméjére.

A két fiú útja ettől a ponttól eltávolodik: Léo igyek-
szik leválni Rémiről, míg az egyre gyakrabban egyedül 
hagyott fiú kétségbeesetten próbál reagálni barátja várat-
lan pálfordulására. Léo identitáskrízise a Rémivel ápolt 
viszony újradefiniálásával kezdődik. A viszonyukból or-
ganikusan következő „feminin” jegyeket (érintés, gyen-
gédség, érzékenység) szisztematikusan próbálja felülírni 
új tevékenységekkel, barátokkal és a Rémitől kijelölt 
távolságtartással. Jégkorongozni jár, az osztály alfáival 
beszélget a szünetekben, és többet segít a munkában is, 
miközben már nem alszik Réminél, nem várja meg reg-

17 Az izlandi Hjartasteinn cím Magyarországon két fordítást kapott, a másik a szinte ugyanannyiszor felbukkanó Nehéz szívvel.

gel, és látványosan kerüli az iskolában is. Rémi egyéni 
krízisét valójában Léo váltja ki: a bizonytalan fiú már 
apróbb jelekből is érzékeli, hogy az idilli rend felbom-
lani látszik. Az identitását kereső Léót ezzel szemben 
a „Milyen/ki legyek?” kérdése feszíti, nem családjától 
vonja meg érzelmeit és figyelmét – hiszen onnan már, 
úgy tűnik, elszakadt –, hanem legjobb barátjától, vagy 
ahogy a katalizátorként funkcionáló szembesítésnél ne-
vezi: testvérétől. A társadalmi szférában betöltött – de 
inkább betölteni kívánt – szerepét priorizálja, az erik-
soni „két identitás identitásánál” az egyéni szempontok 
háttérbe szorulnak, míg a látszat, a public self elsődlegessé 
válik. Míg számára a beilleszkedés, az új társak, hobbik 
keresése zökkenőmentesen megy, addig Rémi a szóbeli 
számonkérés után fizikai eszközökhöz nyúl, végső elke-
seredésében „testvérére” támad, ám a várt hatás elmara-
dásával drasztikus lépésre szánja el magát: az egyik isko-
lai kirándulás napján öngyilkos lesz. A Közel váratlan, 
a játékidő felénél jelentkező fordulata megtöri a narratív 
ívet: a halált közvetetten kiváltó Léo identitáskrízisét a 
gyászfeldolgozás váltja fel. Egy ártalmatlannak tűnő be-
szélgetés tragédiába torkollik, a sokkoló eseménnyel nyí-
ló, új fejezetben a lelkiismeret-furdalással küzdő fiú és 
Rémi anyjának közös drámájává lényegül.

Szintén szoros barátságot tematizál az izlandi A szív 
melege,17 amelyben a férfi maszkulinitás nemcsak a tár-

Közel (2022)



37

sadalomban betöltött szerep, de a szexualitás szintjén is 
artikulálódik. A Közel is lebegteti Léo és Rémi homosze-
xualitásának kérdését – a nézőre hagyva az értelmezés 
lehetőségét18 –, ám Guðmundur Arnar Guðmundsson 
felnövéstörténetében Thor és Christian viszonya jóval 
explicitebben bontakozik ki. A 14 éves tinédzserek egy 
halászfaluban töltik gondtalannak tűnő mindennapjai-
kat. Thor nemi érésének hajnalán kezdeményez viszonyt 
a kortársak által kirekesztett Bethszel, míg bajtársa, 
Christian hasonló, ám a közegből fakadóan jóval komp-
likáltabb krízissel néz szembe: elbizonytalanodik addigi 
identitásában, amikor érzelmeket kezd táplálni legjobb 
barátja iránt. Énképük hasonló kihívások mentén ér-
kezik határhelyzethez, csakhogy Thor „normatív” prob-
lémákkal szembesül – felfedezi testét, szexuális vágyait, 
szégyenlőséggel, nyitási nehézségekkel küzd – míg Chris-
tian számára a vágy tárgya elérhetetlen, coming outjával 
nemcsak barátságát, de potenciálisan saját testi épségét, 
reputációját, közösségben betöltött szerepét is kockáztatja.

Az érintés (akárcsak a Közelben) az izlandi tinédzserek 
esetében is kiemelt szerepet kap. Már a film elején elha-
gyatott autóroncsok belső ülésén azzal viccelődnek, hogy 
egymás combbelsőjét simogatják, ám a játszadozáshoz 
Christian komoly tartalmat, tényleges tétet rendel. A fiú 
Thor kezét saját lábához emeli, ám látva a másik fél reak-
cióját, a közeledést inkább az incselkedést folytató viccnek 
állítja be. Nem sokkal később, amikor két lánnyal „Felelsz 
vagy mersz?”-et játszanak, Beth arra kéri őket, hogy csókol-
ják meg egymást, hiszen ők is megtették korábban, „nincs 
ebben semmi”. A láthatóan zavart Christian kérdőn néz 
Thorra, aki – mivel számára ennek nincs különösebb  
jelentősége – belemegy az alkuba, majd a puszi után szé-
les gesztusok mellett száját pólójába törli. Ez a bizonyos-
ság már korántsem olyan erős, amikor Beth felé kellene 
nyitnia. Számára ez az első, meghatározó szerelem, ezért a 
tapasztaltabb lány veszi át az irányítást, ő kezdeményezi a 

18 Számos kritika és cikk egyértelműen LMBTQ filmként definiálja a Közelt, amelyben mindkét fiú homoszexuális, azonban csak 

egyikük hajlandó felvállalni és elfogadni orientációját. A film az említett aspektusokon kívül (érintések, együtt alvás stb.) nem mondja 

ki és képekkel sem implikálja direkten, hogy a két főszereplő valóban barátságon túlmutató érzelmeket táplál egymás iránt, ám ez 

az értelmezés is megállja a helyét – már csak azért is, mert a vállaltan homoszexuális Lukas Dhont rendező személyes élményeiből 

is táplálkozik a film.

19 Cole – Cole: Fejlődéslélektan. p. 680.

20 ibid.

21 ibid. p. 681.

csókot, majd a tragikus éjszakán realizálódó aktust is.
A Közel főszereplőihez hasonlóan mindkét fiú az 

identitáskeresésének elején jár. Thor a korleírás szak-
könyvi definíciói mentén egy időben küzd szorongásá-
val, hormontúltengésével, a felnőtt korba átvezető rítus-
tól (szex) való félelemmel, ezzel szemben Christian foko-
zatosan döbben rá szexuális orientációjára, amelyet az 
otthon és a külső közösségi nyomás terhe alatt képtelen 
kimondani. A két krízis fundamentálisan eltér egymás-
tól, hiszen Thor identitása – a megszokott kételyek és 
problémák mellett – „biztos lábakon áll”, míg Christian a 
labilis, a felismerés feszültséggel teli, határozatlan idősza-
kában jár. Richard Troiden az eriksoni modellek mellé 
dolgozta ki a nem heteroszexuális identitásképzés négy 
szintjét. Az első stádiumban (szenzitizáció) a serdülő fel-
ismeri különbözőségét, másságát, a másodikban kezdő-
dik a nemi éréssel járó identitáskrízis, amelyet a belső 
zűrzavar miatt képtelen felvállalni.19 A válságot követi a 
harmadik, elfogadást feltételező szakasz: az egyén képes 
az előbújásra, identitása egyre biztosabbá válik.20 Végül 
a krízist az elköteleződés, az új identitás integrációja zár-
ja le, a személy életformaként fogadja el homoszexualitá-
sát.21 Christian a négy állomásból mindössze a második 
szakaszig jut a film végére: ugyan viselkedése alapján 
mások számára is egyértelmű a mássága (Thor testvéré-
nek és Bethnek is feltűnik), a külső körülmények (apja, 
legjobb barátja, közvetlen környezete) megakadályozzák 
abban, hogy féltve őrzött titkát felfedje. Thor identitás-
keresését (és relatív sikerességét) nem akarja megzavar-
ni, szüleivel nem beszélhet erről, másban pedig nem 
bízik annyira, hogy képes legyen az őszinte megnyílásra.  
A fiú ezért megreked a Troiden-modell második fokán, 
ám amikor már hajlandó lenne vallani, barátja éppen 
Bethszel veszti el szüzességét. Mivel nem lát más kiutat, 
ő is az öngyilkosságba menekül, ám Léóval szemben az 
övé sikertelen, így, ha az iszonyatos trauma terhével is, 

A formálódó tudat misztériuma
Csomán Sándor



2024
n o . 3 .

38

de kap egy újabb esélyt arra, hogy elfogadja és vállal-
ja szexualitását. A szív melegének zárlata azt sugallja, 
hogy bár Thor és apja nélkül, de a halászfalut – ezzel 
a tragédia terét – maga mögött hagyva új életet kezdhet  
Reykjavíkban.

Fo j t oga t ó  köze l s ég

Nem csak A szív melege végén jelenik meg a költözés mint 
a trauma elhagyásának motívuma. A Közel befejezésében 
Rémi családjának házát Léo üresen találja, mivel a titká-
ról tudó anya és az érzékeny apa sem tud a településen 
és nem utolsósorban az öngyilkosság terében maradni.  
A Csodálatos teremtmények Ballija számára is ez az egyet-
len megoldás azután, hogy barátai megölik börtönből 
kikerült, erőszakos nevelőapját: mesterségesen kiszakítják 
reflektálatlan családi közegéből, anyja nem látogatja, így 
vélhetően huzamosabb időre állami gondozásba kerül. 
A comfort seriesekkel ellentétben – amelyek leginkább a 
városban, polgári körülmények között játszódnak – az 
európai artisztikus felnövekedéstörténetekben, amellett, 
hogy mind közösségükben, mind környezetükben jóval 
diverzebb képet mutatnak, az identitáskrízis helye/helysé-
ge integráns szerepet tölt be a cselekmény alakulásában.

A Közel egyszerre két, egymást opponáló helyszínen 
játszódik: a rurális vidék, amely szoros viszonyt ápol a 
természettel (olyannyira, hogy Léo szülei mezőgazdaság-
ból élnek), áll szemben a válságot kiváltó iskolai közeggel. 
Amíg Rémi és Leo barátsága a kapcsolatukat elfogadó ott-
hon (Rémi háza), a legkülönbözőbb színekben pompázó 
virágok és a végtelen zöldellő mezők között zajlik, addig 
egyikük sem érzi túl közelinek a másik jelenlétét. Az idilli 
állapot akkor borul fel, amikor a természetes térből a sze-
mélytelen(ebb), külső elvárásokat, normákat intézménye-
sítő iskolába kerülnek. Léo drasztikus viselkedésváltozását 
nem csak a közelségüket firtató beszélgetés váltja ki: az 
immár személytelen szabályokat állító környezet szerepe 
alapvetően alakítja a főhős éntudatát, továbbá olyan ju-

22 Róth-Szamosközi–Vincze: Bevezetés a fejlődéslélektanba. pp. 218–219.

23 ibid. p. 219.

24 ibid. p. 219.

25 ibid. p. 245.

26 Cole – Cole: Fejlődéslélektan. p. 583.

talmazó és büntető eljárásokat aktivál, amelyek elősegí-
tik az új identitás kialakítását.22 A serdülők azt várják el  
kortársaiktól, hogy „úgy cselekedjenek, ahogy a csoport-
béliek többsége tenné”, így az egyén arra törekszik, hogy 
„saját viselkedése a kortárscsoport normája szerint alakul-
jon”,23 a társadalom – példánkban az iskola közössége – 
szabályozza a női és a férfi viselkedésmintákat, szerepeket 
és személyiségjellemzőket.24 Habár a Közel iskolai környe-
zete inkluzív, nyugati referenciákat idéz, a tanulók kíván-
csisága, otthonról hozott normái hatást gyakorolnak az 
új közegbe éppen beilleszkedő diákokra. Amikor Léo az 
osztálytársaival beszélget, két diák meglöki oldalról, majd 
amikor rákérdez, hogy miért tették, az egyik azt válaszolja:  
„Ez tetszett neked, kislány?” Miután a fiú szembeszáll 
zaklatóival, azok elváltoztatott hangon odavetik, hogy 
„én vagyok Léo, és buzi vagyok”. Léo szinte az első 
perctől az iskolai tápláléklánc alsó felében találja magát  
Rémivel folytatott, bensőséges barátsága miatt, így a kül-
ső normák hatására – amelyeket az osztály alfái képvi-
selnek – döntéshelyzetbe kerül: vagy fenntartja a testvéri 
szövetséget a csoporthierarchiában elfoglalt pozíció és 
integráció rovására, vagy a nyomásnak engedve átértéke-
li régóta fenntartott, felbecsülhetetlen értékű barátságát. 
Rémi a Berzonsky által meghatározott „normatív” alapú 
megküzdési módot választja, azaz alkalmazkodik, követi 
a csoport többsége által diktált szabályokat, azt teszi, ami 
„elfogadott”, és amit mindenki csinál.25 Ebben a korban 
a „valahova tartozás, a társak általi elfogadás” kardiná-
lis szempont: Léo is felismeri, hogy a diákok különbö-
ző helyet foglalnak el az iskola „táplálékláncában”, ha  
pedig továbbra is ragaszkodik Rémihez, azzal a perifériára 
sodródást kockáztatja.26 Míg életterük, a kisebb közösség, 
a mikroszint elfogadó jellegéből fakadóan közeli viszonyt 
ápol a természettel, ezáltal az interperszonális viszonyok 
organikusak maradnak, addig makroszinten, a tágabb, 
társadalmat modellező, iskolai közeg elvárásrendszereinek 
kereszttüzében az igazodás, az alkalmazkodás válik első-
számú rendezőelvvé. Léónak nincs mibe kapaszkodnia, 
szüleiről nagyrészt levált, más barátja nincs, ezért hideg, 



39

racionális döntést hoz, amellyel közvetetten felelőssé válik 
„testvére” haláláért.

A Közel közegoppozícióival (természetesség vs. látszat, 
otthon vs. iskola) szemben A szív melege végig a halász-
faluban játszódik, ám Christian identitáskrízisére, dönté-
seire, énképének alakulására is közvetlen hatást gyakorol 
a helyi közösség, valamint a terület jellege (rurális vidék). 
A külső normarendszer itt nem válik intézményesítetté 
(iskola), azonban a falu lakói által elvárt referenciák, az 
onnan érkező visszajelzések befolyásolják a fiatal fiú visel-
kedését. A Közelben Léo az iskolában (közösségi tér) a be-
hatások miatt hoz létre új, társadalmi/publikus identitást, 
azaz elkezdi kerülni Rémit, a jégkorongozásból ismert, új 
barátokat priorizálja. Ezzel szemben Christian hiába pró-
bál a védekezési mechanizmusként létrehozott self mögé 
bújni, mivel a szűk közeg elől hosszú távon semmit sem 
lehet eltitkolni. A sátrazós dupla randi alkalmával igyek-
szik megfelelni a felé támasztott maszkulin normáknak 
(csókolózik Beth barátnőjével), mindez csak megerősíti a 
„különbözőség érzetét”.27 Ugyanígy, amikor Thor testvé-
rei arra kérik őket, hogy álljanak modellt képükhöz, a két 
barátnak félmeztelenül, kisminkelve, egymáshoz bújva 
kell pózolniuk, ám a pénzért vállalt feladat végrehajtásától 
Christian láthatóan szorong.

Ahogy Rémi és Léo esetében,28 úgy A szív melegé-
ben is egyértelmű, hogy ki a domináns, és ki az alá-

27 ibid. p. 680.

28 A köztük lévő alá-fölé rendelt viszony már az első jelenettől egyértelmű: Léo irányítja a játékot, ő biztatja zenélésre barátját, ő 

mesél neki, hogy Rémi el tudjon aludni, és amikor kérdezik, hogy együtt vannak-e, akkor is csak ő beszél.

rendelt, alkalmazkodó fél. Thor bólint rá mind a lá-
nyok (csók), mind a testvérek (sminkben, összebújva 
ülnek modellt egy rajzhoz) kérésére, ő ereszkedik le 
helyette a szirtről, és ő utasítja vissza társaságát a tra-
gikus éjszakán. Azonban ezek az elvárások, szabály-
rendszerek, amelyekhez Christian alkalmazkodik, 
nem Thor sajátjai, hanem a rurális vidék közegé-
ből fakadó normák interperszonális manifesztációi.  
A hagyományt szimbolizáló halászfaluban még inkább 
érvényesülnek – sőt, felerősödnek – a serdülők felé 
támasztott kritériumok, különös tekintettel a nemi iga-
zodásra. Ugyan a település lakói – egy-két kivételtől el-
tekintve, mint Christian apja – nagyrészt elfogadónak 
mutatkoznak, a „másságával” küzdő fiú is érzi, hogy 
pozíciója, csoportban betöltött szerepe alapvetően meg-
változna. A nyomás elől a környezet jellege miatt csak a 
vad természetbe, az érdes kövek alkotta vízpartra tudna 
menekülni: ha akarna sem tudna a már ismert embere-
ken kívül kihez fordulni, nekik pedig képtelen elmonda-
ni identitáskrízisének okát, hiszen azzal elszigetelődését 
kockáztatná. Ahogy a film elején a tengerből kiemelt, 
majd azonnal agyonvert kőhal, ha „előbújna”, többé 
nem tartozhatna oda (vagy legalábbis nem oly módon, 
mint eddig), valós identitásának felvállalásával nincs 
maradása, ezért az öngyilkosság sikertelensége után az 
egyetlen járható út a tiszta lap nyitása – valahol máshol.

A formálódó tudat misztériuma
Csomán Sándor

Csodálatos  
teremtmények (2022)



2024
n o . 3 .

40

A férfi maszkulinitás kérdése a Csodálatos teremtmé-
nyekben is fontos szerepet kap annak ellenére, hogy a 
négyfős társaság szexuális orientációja nem kérdőjeleződik 
meg. Az érintések, az ölelések, a lelki mellett a viszony fi-
zikai aspektusa azért fontos, mert a „falka” többsége ezek-
hez otthon nem fér hozzá. Konni bántalmazó apja min-
táit örökíti át, és tölti ki másokon, „mindig hamarabb üt, 
mint ahogy kérdez”, Ballit anyja napokra egyedül hagyja 
a szeméttől bűzlő lakásban, míg Siggi a nevelőapja miatt 
számkivetettnek, létszámon felülinek érzi magát. A klikk 
válik funkcionális családdá, ezért a gyengédség is ebbe a 
közegbe költözik, így a fiúk együtt, szoros szövetségben 
tanulják szeretetnyelvüket.29 A bensőséges csoportdinami-
kát opponálja az agresszió és a nyers erőszak világa: a fiúk 
folyamatosan bajba keverednek (főleg Konni dühkezelési 
problémái miatt), ezért lelki és fizikai síkon is a biztonsá-
got, nyugalmat nyújtó valós és imaginárius terekbe vonul-
nak vissza. A városhoz társított folyamatos stressz elől a 
szereplők időről időre a tengerpartra menekülnek, amely 
a felszabadulás mellett az őszinteség színterévé válik. Itt 
élik meg a gomba tudatmódosító hatását, Konni itt be-
széli meg Addival, hogy megerőszakolását senkinek sem 
mondhatja el, és a fiatalok személyiségét szimbolizáló, a 
zabolázatlan tenger durva kövekkel szegélyezett partján 
döntenek arról is, hogy megölik Balli nevelőapját.

Áru l kodó  j e l e k

Addi utolsó álmában foszforeszkáló, kék fényt kezd el kö-
vetni. A másik szobában felkavaró fantazmagória fogad-
ja: Balli testvére meztelenül, kék-zöld foltokkal tarkítva, 
magába roskadva reszket, a fiú szintén csupasz nevelőap-

29 Cole–Cole: Fejlődéslélektan. p. 620.

30 Lásd bővebben: Simon, Alissa: Director Gudmundsson on Growing Up and His Berling Film „Beautiful Beings”. https://variety.com/2022/

film/festivals/gudmundsson-berlin-beautiful-beings-1235176242/ (utolsó letöltés dátuma: 2024. 09. 28.)

31 Számos egyéb kurrens felnövéstörténet létezik, amelyekre illik a leírás. A japán Szörnyeteg (Kaibutsu, 2023, Koreeda Hirokazu) is 

komplex narratívába oltja egy tizenegy éves fiú útkeresését: három nézőponton keresztül (anya, tanár, fiú) rakjuk össze az igazságot 

rejtő valóságmozaikokat. Ugyanígy az ír A csendes lány (An Cailín Ciúin, 2022, Colm Bairéad) érzékeny képeken keresztül meséli el, 

ahogy Cáit életében először tapasztalja meg a törődést és a szeretetet. Akárcsak a főszövegben elemzett filmekben, mindkét itt említett 

alkotásban fontos szereplővé válik a természet: a Szörnyetegben ide menekülnek, és itt alakítanak ki új, saját otthont az identitásukat 

kereső fiúk, míg A csendes lány festői környezetében Cáit jelenetről jelenetre kerül közelebb az érzelmek természetes rendjéhez.

32 A Közel letisztult, már-már puritán címválasztása természetesen nemcsak a karakterek, hanem a kamera közelségét is jelenti: 

arcokra fókuszáló lírikus képei a legkisebb gesztusokat is láthatóvá teszik.

ja háttal áll a sarokban, míg a lány két oldalán egy-egy 
apáca rejtélyes rituálét hajt végre. Addi mögött rövidesen 
megjelenik az álmába átjáró, védelmező anyja, aki kezét 
a vállára helyezve annyit mond: „Ebbe nem avatkozhatsz 
bele. Vannak dolgok, amiket nem tudunk befolyásolni.”  
Az izlandi kultúrában prominens szerepet tölt be a ter-
mészetfeletti, így a spiritualitás, a tudatalatti tartalmak 
vizualizálása végigkíséri a Csodálatos teremtmények cselek-
ményét.30 A valós tapasztalatokból építkező, kísérteties 
jelenetek újabb jelentésréteggel ruházzák fel az érzékeny, 
kurrens témákat mozgató coming-of-age vázat. Az iden-
titáskeresés időszaka az álomfejtéshez hasonló: nemcsak 
a bizonyosságra vagy a realitásra támaszkodó folyamat, 
hanem az ismeretlen, meg nem értett aspektusok sziszte-
matikus feltérképezése is. Addi kételyeivel, tudattalanba 
száműzött félelmeivel a valóság dimenziójában képtelen 
megbirkózni, így azok álmaiban öltenek testet. Ironikus 
módon éjszakai őrangyalává szent őrültnek bélyegzett any-
ja válik, aki igyekszik megvédeni gyermekét a több irány-
ból leselkedő, kifürkészhetetlen veszélyektől.

A vizsgált európai artisztikus felnövekedéstörténetek 
a comfort series relatív sematizmusával szemben narratív 
rétegzettséggel, sűrűn kódolt, változatos motívumokkal 
átszőtt elbeszéléssel operálnak,31 az átfogó szimbolika 
alkalmazásától az apróbb jelek releváns integrálásáig.  
A Közel32 azonnal szembetűnő színhasználata több aspek-
tusból meghatározza és előrevetíti a cselekmény későbbi 
alakulását. Léo fehér-vajszínű árnyalatokat hord, míg 
Rémi vöröses-sötét darabokat, sőt szobájának falai is 
mélyvörösre vannak festve. Az öltözetek és a környezet 
szintjén realizált vizuális oppozíció a két karakter eltérő 
habitusát tükrözi. Míg Léo kezdetben nyugodt, kiegyen-
súlyozott fiú, addig Rémi a folyamatos nyugtalanságot, a 



41

később felgyülemlő dühöt, labilitást33 tükrözi. A vérvörös 
figyelemfelhívó színe implikálja Léo tragikus tettét is, a 
szoba szokatlanul tolakodó árnyalata csak utalásokból ki-
következtethető, korábbi komplikációkat feltételez.34 A fiú 
öngyilkossága után Léo ruháinak tónusa megváltozik, egy-
re borúsabb árnyalatok dominálnak (kék, szürke, zöld).  
A bámulatos belga virágok tavaszt idéző látványát a beta-
karítás (a destrukció) veszi át, amely egyszerre indikálja 
Rémi halálát és az azzal járó, fájdalmakkal teli újrakezdést. 
Léo a film végén az újra régi fényükben pompázó narancs 
és lila dáliák között fut magányosan, ám egy pillanatra 
megáll, visszatekint a múltra, majd lassú léptekkel köze-
líti meg életének következő szakaszát. Hasonlóan szim-
bolikus, keretes szerkezetet alkalmaz A szív melege is: a 
zárlatban Thor egy fiút néz, ahogy az egy kőhalat fog ki a 
vízből. A film elején is látott rituálé után – rátapos párat, 
majd leköpi – visszadobja a vízbe, azonban az pár másod-
perc tétlenség után újra mozogni, kisvártatva úszni kezd. 
A kőhal sorsa parallel Christian szenvedéstörténetével: 
ugyan sokat veszített, számos megpróbáltatás érte, ám a 
csaknem életébe kerülő identitáskrízis után valós remény 
mutatkozik a továbblépésre. 

Amellett, hogy mindhárom film mélységeiben kutatja 
a serdülőkor csapongó, érzelmileg instabil, változékony 
periódusát, aktuális, széles körű társadalmi diskurzusra 
érdemes problémaköröket érint, legyen az a férfi viselke-
désminták megítélése, a krízis artikulálhatatlansága, a vál-
tozó normatív konvenciók, az énkeresés dimenziói vagy a 
közösség egyénre gyakorolt konstruktív–destruktív hatás-
mechanizmusai. Az európai felnövéstörténetek itt tárgyalt 
korpusza tág kontextusban, kivételes érzékenységgel és 
gazdag eszköztárral mesél arról az időszakról, amikor a 
krízis hullámai akarva-akaratlanul összecsapnak a válto-
zásban lévő, ártatlan fejek felett.

33 A színkódok úgy is értelmezési keretbe rendezhetőek, hogy Léo neutrális (fehér), nem érez többet barátságnál, míg Rémi (vörös, 

mint a szerelem, a szenvedély színe) igen.

34 Rémi érzelmileg erősen instabil, ezért egyéb szempontok figyelembevételével (amikor bezárkózik a fürdőszobába, és anyja idege-

sen kopog az ajtón) sejthető, hogy már korábban is bántotta magát.

Sándor Csomán
The mystery of converting consciousnessThe mystery of converting consciousness

Identity crisis, individual and communal Identity crisis, individual and communal 
perspectives in contemporary coming-of-age filmsperspectives in contemporary coming-of-age films

Coming-of-age is one of the most compelling areas of contemporary 
cinema, thanks to the diversity of its form and content. Its popularity is 
partly the consequence of the evolution of genre and a fundamental shift 
in consumption modes and platforms, as 21st century themes resonate 
both with adolescents and adults. During this turbulent period, European 
artistic coming-of-age movies can be seen as one of the most defining 
new waves: their densely coded, sensitive narratives nuanced with a wide 
range of motifs and symbols reflect on current social issues and immerse 
in the precarious mystery of the child’s psyche. The corpus of this study 
consists of films made after 2015, and the majority of these movies deal 
with one of the most important acts in developmental psychology: identity 
crisis. Protagonists are 12–13-year-old teenagers, who face challenging 
external and internal influences during their search for a sense of self.  
The chosen films (Close, Hearthstone, Beautiful Beings) not only explore 
the direct and indirect influence of both community and environment on the 
individual (with particular reference to the urban/peripheral opposition) 
with the complex layers of meaning but operate with relevant themes 
deeply connected to developmental psychology. The study therefore 
points to the thematic and narrative tendencies of contemporary coming-of-
age films in a broader context, and supports it with a detailed analysis of 
the movies inspired by Erik H. Erikson's developmental psychology theory.

A formálódó tudat misztériuma
Csomán Sándor



2024
n o . 3 .

42

Napjainkban a szuperhősök meghatározó alakokká 
váltak a populáris kultúra transznacionális térképén 

olyan, átalakulásra, fejlődésre képes karaktereket kínál-
va, akik alkalmasak korunk szorongásainak és vágyainak 
tükrözésére. A szuperhős-narratívák csoportját mára tehát 
önálló műfajként értelmezhetjük, amely visszatérő kon-
venciókat és ikonográfiát alakított ki.1 Ilyen értelemben 
a zsáner középpontjában álló szuperhős alakját is meg-
szilárdult jegyek jellemzik, amelyek elsősorban a szuper-
képesség birtoklásából (esetleg technológiai segítséggel 
is kiegészülve), a közösség érdekében végzett önzetlen 
szolgálatból és a karakter identitását hangsúlyosan tük-
röző ikonikus jelmezből állnak.2 Chris Gavaler szerint a 
szuperhősöket már egészen korán kialakult és jól bevált 
minták definiálták, többek között a titkos személyazonos-
ság, az álnevek és álruhák, a saját szimbólumok, illetve a 
rendkívüli erő és az áldozatkész önzetlenség konvenciói.3 
Ezek a karakterek idővel egyre változatosabb társadalmi és 
kulturális rétegekből emelkedtek ki, ilyen módon globali-
zálva a szuperhősök jelenlétét a popkulturális színtéren.4

A hősök széles körű elterjedése abban is tetten érhe-
tő, hogy a főszerepben megjelenő, emberfeletti erejű ka-
rakterek egyre gyakrabban tinédzserkorúak. Ennek egyik 
első és legismertebb példája Pókember, azaz Peter Parker 

A tanulmány DOI-száma: https://doi.org/10.70807/metr.2024.3.4 

1 Piatti—Farnell, Lorna: Introduction. In: Piatti-Farnell (ed.): The Superhero Multiverse: Readapting Comic Book Icons in Twenty- 

First-Century Film and Popular Media. London: Lexington Books, 2021. pp. 1–8.

2 Coogan, Peter M. – O’Neil, Dennis: Superhero: The Secret Origin of a Genre. Austin, TX: MonkeyBrain Books, 2006. p. 30.

3 Gavaler, Chris: On the Origin of Superheroes: From the Big Bang to Action Comics No. 1. Iowa City: University of Iowa Press, 2015. 

p. 5. https://doi.org/10.1353/book42097

4 Bővebben ld. Piatti-Farnell, Lorna: Introduction. In: Piatti-Farnell (ed.): The Superhero Multiverse: Readapting Comic Book Icons in 

Twenty-First-Century Film and Popular Media. London: Lexington Books, 2021.

5 Fingeroth, Danny: Superman on the Couch: What Superheroes Really Tell Us About Ourselves and Our Society. New York:  

The Continuum International Publishing Group Inc., 2004. p. 149.

alakja volt, aki Danny Fingeroth amerikai képregényíró 
szerint reményteli példaképet kínált a tinédzserek számá-
ra, egy olyanfajta remény érzését, amelyet kifejezetten egy 
tipikus kamasz tapasztalhat meg.5 Ebből is látszik, hogy 
a közönség megszólítása szempontjából nagy jelentőség-
gel bírnak a fiatalkorú főszereplőket felvonultató szuper-
hősfilmek, amelyek szintén ismétlődő, sajátos narratív 
jellemzőkkel rendelkeznek. Ezekben a produkciókban 
ugyanis, ahogyan a Pókember-filmek esetén is látjuk, a 
fantasztikus elemekkel tűzdelt szuperhős-narratíva párhu-
zamba állítható a fiatalkorú főhős felnövekedéstörténe-
tével. Így a szupererő felfedezése, elsajátítása és a helyes 
célok érdekében történő használatának megtanulása pár-
huzamosan zajlik a tinédzserkori útkereséssel, valamint 
azzal az identitásformálódással, amely a gyermekkorból a 
felnőttkorba való átlépéssel is együtt jár.

Ezt a bevett narratív eljárást számos coming-of-age, 
vagyis felnövekedéstörténet tematikájú szuperhősfilm 
igazolja, ahol a műfaj történetmesélési sémái hatásosan 
erősítik a fiatalkori identitáskeresés rögös útjának ábrázo-
lását. Az ilyen filmek közé tartoznak például a Pókember: 
Hazatérés (Spider-Man: Homecoming, 2017, Jon Watts), a 
Shazam! (2019, David F. Sandberg), a Ha/Ver (Kick-Ass, 
2010, Matthew Vaughn), a Sötét elmék (The Darkest Minds, 

Varga Bence

F e l n ö v e k e d é s t ö r t é n e t  m i n t 
t r a u m a f e l d o l g o z á s  a  k o r t á r s 

a m e r i k a i  s z u p e r h ő s f i l m b e n 



43

2018, Jennifer Yuh Nelson), a Flash – A Villám (The 
Flash, 2023, Andáty Muschietti), Az új mutánsok (The New 
Mutants, 2020, Josh Boone), az Erő krónikája (Chronicle, 
2012, Josh Trank), a Kék bogár (Blue Beetle, 2023, Ángel 
Manuel Soto), az X-Men: Sötét Főnix (X-Men: Dark Phoenix, 
2019, Simon Kinberg), az Astro Boy (2009, David Bowers) 
és a Pókember: A pókverzumon át (Spider-Man: Across the 
Spider-Verse, 2023, Joaquim Dos Santos – Kemp Powers – 
Justin K. Thompson) című alkotások. Ez a néhány példa is 
jól jelzi a fiatalkorú szuperhősök népszerűségét, egyúttal a 
blockbuster filmpiacon betöltött jelentős szerepét. Emellett 
a filmek alaptörténetét áttekintve rögtön feltűnő mintákat 
figyelhetünk meg. A hasonlóságok között felfedezhetjük a 
családdal való konfliktusos viszonyt, a kamaszkori lázadást 
és a korai szerelem kialakulását is, ugyanakkor a legerősebb 
visszatérő motívum éppen a szuperhős-narratívák egyik 
központi eleme: a hős előtörténetében megjelenő trauma, 
amely elindítja a karaktert a felnövekedés és a hőssé válás 
útján. A trauma lényege abban rejlik, hogy az esemény a 
bekövetkezésekor nem kerül teljes mértékben feldolgozás-
ra, ezért később újra és újra felszínre tör az érintett sze-
mély tudatában, negatív gondolatokat, viselkedésformákat, 
álmokat vagy akár hallucinációkat idézve elő.6 A stresszes 
és traumatikus élményekkel való megküzdés ugyanakkor 
nem csupán negatív hatásokkal járhat, hanem pozitív pszi-
chológiai változásokat is előidézhet,7 és lényegében erre épí-
tenek a szuperhőstörténetek is. A képregényhősök számára 
ugyanis gyakran a trauma adja azt a motivációt, amely ki-
fejezetten a pszichológiai értelemben vett fejlődés irányába 
tereli a főszereplőt.8 Nem véletlen tehát, hogy a traumatikus 
élmény alapvető jelentőségű a felnövekedéstörténetet ábrá-
zoló szuperhősfilmekben, ahol a fiatalkorú hőst a szemé-
lyes tragédia egyszerre indítja el a hősi felelősségvállalás, 
valamint a felnőtté válás útján.

6 Caruth, Cathy: Trauma: Explorations in Memory. Baltimore, Maryland: Johns Hopkins University Press, 1995. pp. 4–5. https://

doi.org/10.56021/9781421413525

7 Joseph, Stephen – Linley, P. Alex: Positive Psychological Perspectives on Posttraumatic Stress: An Integrative Psychosocial 

Framework. In: Joseph – Linley (eds.): Trauma, Recovery, and Growth: Positive Psychological Perspectives on Posttraumatic Stress.  

Hoboken, New Jersey: John Wiley & Sons, 2008. pp. 1–20. https://doi.org/10.1002/9781118269718.ch1

8 Packer, Sharon: Superheroes and Superegos: Analyzing the Minds behind the Masks. Santa Barbara: Praeger/ABC-CLIO, 2010.  

pp. 235–243. https://doi.org/10.5040/9798216021353

9 Erikson, Erik H.: Identity: Youth and Crisis. New York: W. W. Norton & Company, 1968. p. 22

10 Hardcastle, Anne E. – Morosini, Roberta – Tarte, Kendall B.: Coming of Age on Film: Stories of Transformation in World Cinema. 

Newcastle upon Tyne, UK: Cambridge Scholars Pub., 2009. pp. 1–10.

Tanulmányomban azt vizsgálom, miképp építik be a 
coming-of-age tematikájú szuperhős-produkciók a trauma 
megélésének és feldolgozásának folyamatát cselekményük-
be. Mindezt az egyes filmek narratív vizsgálatával teszem 
meg, rámutatva a különféle gyártási körülmények között 
elkészített produkciók hasonlóságaira és különbségeire, 
illetve esetleges csoportosítási lehetőségeire. Szűkítésként 
csak kortárs (kétezres évek után készült) amerikai szuper-
hősfilmeket elemzek, amelyek főszereplője vagy főszereplői 
fiatalkorúak. A tanulmányban elemzett hat fő film a követ-
kező: Shazam!, Flash – A Villám, Pókember: A pókverzumon 
át, X-Men: Sötét Főnix, Új mutánsok és Az erő krónikája.

A konkrét filmek elemzése előtt érdemes röviden kö-
rüljárni a coming-of-age tematikájú szuperhősfilmek jelen-
ségét, először általános áttekintést nyújtva a felnövekedés-
történetet tematizáló alkotásokról. Erik H. Erikson fejlődés-
pszichológus szerint pszichológiai értelemben az identitás 
kialakulása magában foglalja az egyén egyidejű reflexióját 
is saját identitására,9 ami a nagykorúvá válás folyamatában 
is alapvető szerepet játszik. Ez az átalakulás a társadalom 
perifériáján és a társadalmi szerepek között mozogva zajlik, 
olyan perspektívát alakítva ki az egyénben, amely a fejlődés 
és a kritikai gondolkodás lehetőségeit is felkínálja. Ezenfe-
lül a felnövekedéstörténetek megfelelő metaforát kínálnak 
az élet különféle transzformatív pillanataira, így a nagyko-
rúvá válás átvitt értelemben nemcsak egyénekre vonatkoz-
hat, hanem egész társadalmak, nemzetek átalakulásának 
folyamataira is rezonálhat.10 Érdemes továbbá megemlíteni 
az „átmenet rítusának” antropológiai koncepcióját, amely  
Arnold van Gennep francia etnográfus szerint olyan ritu-
ális szertartásokat foglal magában, amelyek egyének vagy 
csoportok számára biztosítják az átlépést egyik élethelyzet-
ből vagy társadalmi státuszból a másikba. Ezek a rítusok kü-
lönösen fontosak olyan átmenetek során, mint a születés,  

Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás
Varga Bence



2024
n o . 3 .

44

a serdülőkor, a házasság vagy a halál, mivel lehetővé teszik 
az egyén számára, hogy egy adott élethelyzetét elhagyva új 
szerepbe lépjen be, és ezzel együtt újra meghatározza he-
lyét a közösségben.11 Az átmenet rítusa tehát a serdülőkori 
„átalakulással” is összefüggésbe hozható, ami Catherine 
Driscoll kutató szerint a tinifilmek esetén kétféleképpen 
működik. Az első a rituális hagyományokból táplálkozó 
társadalmi állapotok közti átjárás mozzanataira vonatkozik 
(ilyenek például a vígjátékok esetén a diplomaosztó vagy az 
érettségi bál toposzai), a második pedig a konkrét rituálék-
tól elváló motívumokat foglalja magában, amelyek inkább 
a határok megtapasztalásához kötődnek.12 Utóbbira éppen 
a szuperhősfilmek esetén láthatunk jó példákat, ahol a 
szupererő megszerzése, a repülés vagy az első nagy hőstett 
mind olyan átmenethez kötődő (nem antropológiai-kultu-
rális értelemben vett) rituális pillanatok, amelyek az egyén 
felnövekedésének kulcsfontosságú pontjai.

De mi lehet az oka annak, hogy ilyen népszerűek a co-
ming-of-age tematikájú szuperhősfilmek? Robin Rosenberg 
amerikai pszichológus szerint a szuperhősök történetei azért 
is érdekesek, mert hidat képezhetnek a gyermekkori fantázi-
ák és a felnőttkori realizmus között.13 Will Brooker kutató 
úgy véli, hogy az olyan szuperhősök, mint Pókember, azért 
is születnek meg, mert kifejezetten alkalmasak arra, hogy 
a befogadó saját, elfogadással kapcsolatos bizonytalanságát 
tükrözzék, amelyet leginkább tinédzserként, de akár fel-
nőttként is megtapasztalunk.14 Nem véletlen tehát, hogy az 
egyik legnépszerűbb és legtöbb filmet megélt szuperhősso-
rozat az X-Men széria, amely a serdülőkori bizonytalanság 
és kívülállóság egészen mélyreható és sokszínű leírását adja. 

11 Van Gennep, Arnold: The Rites of Passage. Chicago: University of Chicago Press, 1960. pp. 10–12. https://doi.org/10.7208/

chicago/9780226027180.001.0001

12 Driscoll, Catherine: Teen Film: A Critical Introduction. Oxford: Berg, 2011. p. 66. https://doi.org/10.5040/9781350103375 

13 Klein, Daniel: Superman Really Will Save Us: We Are All Superheroes. https://www.salon.com/2013/07/05/superman_real�-

ly_will_save_us_we_are_all_superheroes/ (utolsó letöltés dátuma: 2024. 10. 27.)

14 Brooker, Will: We Could Be Heroes. In: Rosenberg, Robin S. – Coogan, Peter (eds.): What Is a Superhero? New York: Oxford 

University Press, 2013. pp. 11–17.

15 Berninger, Mark – Ecke, Jochen – Haberkorn, Gideon: Comics as a Nexus of Cultures: Essays on the Interplay of Media, Discip-

lines and International Perspectives. Jefferson, N.C.: McFarland & Co., 2010. p. 27.

16 Butler, Megan R.: Avengers Assemble...In Therapy: An Exploration of Superheroes and their Trauma. Master’s Theses. California 

State University, Monterey Bay, 2016. p. 8.

17 Craig, Briana: The Superhero Inside: Exploring the Minds of Ourselves and Our Superheroes. Thesis. James Madison University, 

2018. p. 68.

18 Bővebben ld. Rendon, Jim: Upside: The New Science of Post-Traumatic Growth. New York: Touchstone, 2015.

Például Vadóc karaktere az egyik romantikus jelenetben 
érintésével elszívja barátjából az erőt, amiben tökéletesen 
artikulálódik a másság okozta tinédzserkori szorongás.15 Az 
X-Men produkciók által bemutatott felnövekedéstörténetek 
ugyanakkor nyomatékosan behozzák a trauma témáját is, 
mivel a filmekben bemutatott megrázkódtatások különbö-
ző csoportok – szexuális irányultságuk vagy éppen vallásuk 
miatt megtapasztalt – társadalmi traumáira reflektálnak.16 
A szuperhőskarakterek tehát gyakran alapvető traumák-
ból építkeznek, mint például a szülők elvesztése, kiemelt 
hangsúlyt helyezve ezáltal az árvaság okozta kívülállóság 
motívumára. A trauma megélése azonban egyszerre válthat 
ki negatív és pozitív hatást is, a szupererő és a szereplő 
identitása szempontjából egyaránt. A trauma megélésének 
ugyanis eltérő kimenetelei lehetnek, a krónikus negatív vá-
lasztól (lásd PTSD) az úgynevezett „poszttraumás fejlődés” 
jelenségéig, amely a megrázkódtatást követő pozitív pszi-
chológiai választ jelenti.17 A megrázkódtatást követő kinyí-
lás és megerősödés jelensége igen gyakori,18 és valójában a 
szuperhősfilmek traumafeldolgozási mintái is erre a jelen-
ségre alapoznak. A pozitív hős a múltban vagy jelenben 
átélt traumájával megküzdve fejlődik (és kezdi megtanulni 
„jól” használni az erejét), ami a tinédzserkori szereplőknél 
egyúttal az identitás megtalálását és a felnőtté válás első 
lépéseinek megkezdését is eredményezi. Ugyanakkor a 
traumára adott negatív, személyiségromboló reakció szin-
tén reprezentálódik, csak éppen a főhős ellenfeleként meg-
jelenő gonosztevő vagy éppen bizonyos antihősök képé-
ben. A következőkben tekintsük át, hogyan jelennek meg  
a fent említett jelenségek a konkrét filmes példákban.



45

Klassz ikus  hősök –  a  poszt-
t raumás fe j lődés  pé ldá i

A 2019-ben bemutatott, Shazam! című film központi  
témája a felnőtté válás, különös tekintettel a gyermeki és 
felnőtt viselkedés közötti kettősségre és ellentétre. A törté-
net középpontjában a tizennégy éves Billy Batson áll, aki 
árvaként tengeti mindennapjait, amikor egy új, reményte-
li család fogadja be. Ekkor talál rá a szuperhősszerep is, 
ugyanis egy mágikus esemény révén egy ősi varázsló őt 
választja ki, hogy az önzetlenség példaképeként örököl-
je a szupererejét. Friss szuperhős identitását először csak 
újonnan megismert mostohatestvérrel, Freddyvel osztja 
meg, aki szuperhősrajongóként segíti a fiút erejének fel-
fedezésében.

A Shazam! egy autóbalesettel nyit, amely bemutatja a 
főhős ellenfele, Dr. Sivana traumatikus élményét, amiért 
az bosszút akar állni az öreg máguson és az emberiségen. 
Ezután egy flashbackben Billy szomorú múltját ismerjük 
meg, akit gyermekként elveszített az édesanyja, és akit a 
fiú a mai napig folyamatosan keres. A film tehát már az 
első perctől hangsúlyozza a gyerekkori trauma jelentősé-
gét, ami különböző formákban hat a szereplőkre. Ennek 
elemzése előtt azonban érdemes részletesebben megvizs-
gálni a coming-of-age tematika működését a filmben. Billyt 
az öreg varázsló eredetileg jóságáért és önzetlenségért vá-
lasztja ki, amin a fiú maga is meglepődik. A „Shazam” szó 
kimondásával Billy egy felnőtt férfi testébe bújva sebezhe-
tetlenné, szupergyorssá és rendkívüli erejűvé válik. Ezáltal 
a film úgy beszél a felnövés és szuperhőssé válás párhu-
zamáról, hogy a szupererő maga lesz a hirtelen felnövés, 
vagyis a gyermeki és felnőtt lét közötti váltás. Ugyanakkor 
a Shazammá alakulás nem teszi Billyt mentális értelem-
ben is felnőtté, és éppen ez válik a film központi konflik-
tusává, Billy ugyanis eleinte gyerekes, önző célokra hasz-
nálja szupererejét. Növekvő népszerűsége hatására a siker 
hamar a fejébe száll, ami Freddyvel is konfliktust szül, 
hiszen bár Billy felnőttnek érzi magát szuperereje miatt, 
valójában még nem elég érett ahhoz, hogy felelősségtelje-
sen használja azt.

19 Fontos megemlíteni, hogy a gyerekek személyiségfejlődése szorosan kapcsolódik a közösségi identitásuk kialakulásához, így  

a kiskorúak valóban a társadalmi szerepek közötti mozgás révén mennek végig azon a pszichológiai átalakulási folyamaton, amely a 

coming-of-age alapját képezi.

Így a Shazam! eleinte eltér a klasszikus szuperhős-nar-
ratívától, ugyanis a főhős az erejét megszerezve nem talál 
rá rögtön saját identitására is, részben azért, mert nem 
képes az ehhez szükséges – Erikson által tárgyalt – ön-
reflektív, kritikai attitűd elsajátítására. A testi felnövés és 
az érzelmi éretlenség ellentéte akkor válik igazán élessé, 
amikor Billy felelőtlen erőfitogtatása már civileket sodor 
veszélybe. Ez az a fordulópont, ahol ellenfelével szembe-
sülve felismeri, hogy a szuperhősszerep valódi felelősséget 
követel, és ekkortól kezd el belátóbban viszonyulni saját 
erejéhez. Ekkor tanul meg repülni is, ami kiemelt jelentő-
séggel bír, mivel a repülés a fent említett átmenet rítusá-
nak, a felelős szuperhőssé és felnőtté válás egyik alapvető 
metaforája lesz több filmben is. Az átmeneti rítust itt nem 
szó szerint kell érteni, hanem Driscoll korábbi átértelme-
zése alapján: a hősök számára a repülés visszatérő, toposz-
szerű pillanata a határok megélésének eszközeként jelenik 
meg, ami a felnőtté válás társadalmi kontextusában is 
értelmezhető. Az emocionális fejlődést ténylegesen végül 
a traumával való szembenézés indítja be. Billy a történet 
elején nem akar szembesülni a múltjával, ezért a tagadás 
stratégiáját választva elkerüli annak felismerését, hogy va-
lójában az anyja hagyta el őt. Miután azonban a fiú felnő 
a klasszikus szuperhősszerephez, megtalálja az anyját, aki 
mindezt be is vallja fiának. Ezután Billy, feldolgozva múlt-
ját, elengedi az anyjához kötődő illúzióit, ami pszichológi-
ai fordulópontot jelent számára. A szupererő megszerzése 
és a felnőtté válás párhuzamos folyamatának igazi katalizá-
tora a traumával való szembenézés lesz. Az árva gyerekek 
a film végére mind szupererőre tesznek szert, és együtt, 
összefogva győzedelmeskednek, így megrázkódtatásaik fel-
dolgozásával válnak igazi szuperhősökké.19 A közösségért 
való felelősségvállalás elsajátítása tehát az érzelmi felnö-
vés irányába tereli őket, példát mutatva a traumára adott 
pozitív válaszra, azaz a poszttraumás fejlődés jelenségére. 
A megrázkódtatások okozta belső küzdelem másik pólu-
sát Dr. Sivana képviseli, aki ahelyett, hogy a balesetből 
eredő konfliktusát rendezné apjával, inkább bosszút áll 
rajta. Következésképp a film fő üzenete, hogy valójában 
a traumákkal való megbirkózás tesz minket igazi pozitív 
hőssé. Ebben pedig hatalmas szerepe van a közösségi 

Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás 
Varga Bence



2024
n o . 3 .

46

identitás kialakításának is, amely – nem meglepő módon 
– a családba történő betagozódással jön létre. A Shazam! 
ilyen módon beszédes példája lesz annak, hogy miként 
illeszkedik a coming-of-age tematika a szuperhősmítoszok 
által hangsúlyozott (amerikai) sikernarratívákba, alapkon-
vencióvá téve a poszttraumás fejlődés megjelenítésének 
elvét. Ugyanakkor a film azt is megmutatja, miként válik 
a traumafeldolgozás témája egy egyébként leegyszerűsített, 
abszolút sematizálható, mégis működő narratív formulá-
vá a műfajban.

T r auma fe l do l gozá s  m i n t  
ö n r e f l ex í v  mo t í v um

A klasszikus formula folytatásaként érdemes olyan kor-
társ szuperhősfilmeket is megvizsgálni, amelyek már ön-
tudatosabb módon állnak a saját műfaji konvencióikhoz. 
Az önreflexív szuperhősfilmek ma nagy divatjukat élik, és 
ez a tendencia a legtöbbször jellegzetes narratív eljárásmó-
dokkal, gyakran például az időutazás- és multiverzum-te-
matika megjelenésével társul. A hősök által bejárt alterna-
tív univerzumok ábrázolása ugyanis jó alapot szolgáltat az 
adott szuperhős saját történetfeldolgozásainak önreflexív 
áttekintéséhez, különböző intertextuális, paratextuális és 
intermediális kapcsolatokat teremtve közöttük.20 A trendet 
jellemző filmek közül írásomban a Flash – A Villám és a 
Pókember: A pókverzumon át című produkciókat elemzem.

A Flash – A Villám főhőse, Barry Allen felfedezi, 
hogy szupergyorsaságával képes az időben utazni, így 
megpróbálja megakadályozni édesanyja múltbéli halá-
lát. Ez azonban egy alternatív univerzumba juttatja, ahol 
– bár sikerül megmentenie anyját – cselekedete a világ 
pusztulását idézi elő, ennek megakadályozásához pedig 
saját fiatalkori önmagával kell együttműködnie. Ahogy 
a történetből is kiderül, a film alapjául ezúttal is a hőst 
érő traumatikus esemény szolgál, a cselekmény lényege 
ugyanis a kanonikus történetelemként szolgáló tragikus 
mozzanat megakadályozása lesz. Ez önmagában is értel-
mezhető egyfajta önreflexív gesztusként, hiszen a főhős 
megkísérli megváltoztatni Flash történetének alapmotívu-
mát, a személyes traumát, miközben az alternatív univer-
zumban való utazások során a film hivatkozik korábbi, 

20 Piatti—Farnell: Introduction. p. 3.

ismert szuperhőskarakterekre és történésekre is. Ennél-
fogva a Flash – A Villám – mint kortárs trendeket kö-
vető progresszív szuperhősfilm – a trauma jelenségét a 
multiverzum-narratíva kifejezetten bonyolult rétegein 
keresztül próbálja új módon megközelíteni. Ugyanakkor 
a film többször is hangsúlyozza az időutazást tematizáló 
filmek közhelyét, miszerint a múltat nem lehet megvál-
toztatni. Bruce Wayne karaktere pedig kifejti Barrynek, 
hogy „ezek a sebek tesznek minket önmagunkká”, ezzel 
elítélve a trauma felülírására vonatkozó szándékot. Barry 
a megrázkódtatás következtében magának való, nehezen 
kötődő felnőtté vált, aki saját maga nyomoz az anyja gyil-
kosa után, hogy bebizonyítsa édesapja ártatlanságát. Ez a 
bizonyítási vágy (vagyis közvetett módon a trauma) segíti 
őt abban, hogy felnőjön a bűnüldöző Flash szerepéhez. 
Ugyanakkor a főszereplő időutazása során találkozik tiné-
dzserkori önmagával, aki azt az önző és felelőtlen verzióját 
testesíti meg, akivé a tragikus események átélése nélkül 
válhatott volna.

A filmben innentől kezdve kiemelten fontos a coming- 
of-age tematika, mivel Barry elveszíti az erejét, és fiata-
labb önmagának kell megtanítania mindazt, amivel a vi-
lág pusztulását megakadályozhatja. Az önmagával történő 
találkozás szintén jól kapcsolódik Erikson identitáskiala-
kításra vonatkozó, az önreflexió fontosságát hangsúlyozó 
gondolatához. Hiszen Barry valóban kritikai viszonyulás-
sal lesz képes önmagára tekinteni, egyfajta mentorként 
elindítva fiatal énjét a felnőtté válás útján. A tinédzser-
korú karakter, akárcsak Billy a Shazam!-ban, kezdetben 
önfejű és éretlen, nem érti, hogyan használhatná erejét jó 
célokra, ami humorforrásként megjelenő összetűzésekhez 
vezet a két én között. Ezek a momentumok ugyanakkor 
érdekes reflexiót is kínálnak a felnövekedéstörténetet ille-
tően, ahol a fiatalabb Barrynek önmagához, a saját ideális 
szuperhősalakjához kell felnőnie, anélkül azonban, hogy 
átélte volna a jellemfejlődéshez „szükséges” traumát.

Ezáltal a Flash – A Villám a coming-of-age témát az 
öntudatos szuperhősfilm sajátos metaműködésén keresztül 
fűzi össze a trauma motívumával. A főhős saját naiv tü-
körképe révén rájön, hogy a gyerekkori megrázkódtatások 
komoly szerepet játszanak egy szuperhős életében. Édes-
anyja elvesztésének pillanata az időutazás szempontjából 
szintén fontos, hiszen ennek megváltoztatása az emberiség 



47

pusztulásához vezet. Így Barry mindkét „verziója” akkor nő 
fel igazán, és megy át jelentős karakterfejlődésen, amikor 
rájönnek, hogy muszáj visszacsinálniuk az anyjuk halálát, 
vagyis a traumaélményt. Mindezt az idősebb Barry magya-
rázza el a fiatalabbnak, aki kezdetben nem tudja elfogadni 
a szuperhőskánon által meghatározott sorsát. Ezt követően 
a tinédzser dühös naivitása hozza létre azt az alternatív ént, 
aki már sokszor újrajátszotta az időt, és aki végül – elvesztve 
saját identitását – önmaga ellen fordul. Ebben a metamó-
don működő jelenetben láthatjuk, mit eredményez, ha a 
főszereplő mániákusan próbálja felülírni a megváltoztat-
hatatlan traumaeseményt. A fiatalkori én végül felismeri 
a „kánon” értelmét, és önmagát feláldozva menti meg az 
idősebb Barryt, ezzel bezárva a kört narratív és metafori-
kus síkon egyaránt. Így végül a főhős fiatalabbik énjének 
felnövésében is a poszttraumás fejlődés jelenségét láthatjuk 
érvényesülni, ugyanakkor a film a gonosz alternatív énen 
keresztül már érinti a trauma negatív, személyiségromboló 
hatásának kérdését is.

Hart Robert Perez szerint a kétezres évek utáni szu-
perhősfilmek ciklusa az amerikai társadalom 9/11-et 
követő kollektív traumájának lenyomatát hordozza.21 
Emellett több elemzés is tárgyalja, miként tükröződnek a 
műfajban bizonyos nemzeti társadalmi szorongások, vala-

21 Perez, Robert Hart: Comics as Cinema: Trauma, Genre, and the Rise of the Super-Cycle. Master's Theses. San Francisco State 

University, 2011. pp. 11–13.

22 Bővebben ld. Mason, Lizabeth: American Masculinity in Crisis: Trauma and Superhero Blockbusters. Bowling Green State  

University, 2010. p. 1.

mint a sebezhetetlenség mítoszának megtöréséből fakadó  
maszkulinitásválság.22 A Flash – A Villám mindezt jól 
szemlélteti, ugyanis Barry karaktere látványos reprezentá-
cióját adja annak az amerikai gondolkodásmódban megje-
lenő kérdésnek, amelynek középpontjában a traumatikus 
esemény megváltoztathatatlanságának feldolgozása áll.

Hasonlóképpen az önreflexivitás és multiverzum  
logikára épít a szintén 2023-ban megjelent Pókember:  
A Pókverzumon át című animációs film is, ahol azonban 
az alkotók más narratív stratégiákkal közelítik meg a 
felnövés és trauma kérdéseit. Az első rész folytatásában 
Miles Morales életében újra feltűnik Gwen Stacy, azaz 
a Póklány, aki elvezeti a fiút a különböző dimenziókból 
származó Pókemberekhez, hogy együtt küzdjenek meg a 
multiverzumot fenyegető Spottal. Mindeközben a főhős-
nek a saját szerepét és felelősségét is újra kell értelmeznie, 
mind szuperhősidentitását, mind magánéletét tekintve.  
A film mélyebben mutatja be, és sokkal inkább épít a 
felnövekedés tematikára, mint a Flash – A Villám vagy 
akár a Shazam!, ami részben a Pókember-történet alapvető  
sajátosságának köszönhető. Peter Parker az egyik legismer-
tebb tinédzser szuperhős, akinek története hangsúlyosan 
érinti a felnövekedés, az identitáskeresés és a felelősségvál-
lalás kérdéseit. Peter Parker volt az első és talán az egyet-

Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás 
Varga Bence

Flash – A Villám (2023)



2024
n o . 3 .

48

len olyan szuperhős, aki introspektív módon gondolko-
dik, és reflexív belső monológokban elemzi problémáit és  
életét.23 Ennélfogva a Pókember-filmek különösen rele-
vánsak a felnövekedéstörténetek vizsgálata szempontjából,  
mivel kiemelten foglalkoznak a tinédzserkori énkeresés-
sel, a néző saját önismereti dilemmáira is reflektálva.  
A Pókember: A Pókverzumon át főhőse ugyan egy alter-
natív Pókember-karakter, ugyanakkor az alkotók kiemelt 
hangsúlyt helyeztek a serdülőkori identitáskeresés és bel-
ső konfliktusok bemutatására Miles Morales és a Gwen 
Stacy karakterén keresztül.

Gwen megpróbáltatásainak bemutatása után Miles 
életébe nyerhetünk bepillantást, aki már tapasztalt Pókem-
berként segíti az embereket, miközben igyekszik normális 
tinédzseréletet élni. A film ezt a kettősséget is kiemeli, 
jól érzékeltetve a fentebb említett nagykorúvá válás során 
megélt társadalmi szerepek közötti mozgás és átmenetiség 
problémáit. Miles nehezen egyezteti össze szuperhősfelada-
tait az iskolával, és a családi kötelezettségek miatt gyakran 
kerül konfliktusba szüleivel, akik előtt nem tudja felfedni 
szuperhős-identitását, ami fokozza benne a dac és megnem- 
értettség érzését. Ezáltal a Pókember: A Pókverzumon át 
igen komplex módon ágyazza be a coming-of-age temati-
ka hétköznapibb, „banálisabb” és a befogadó számára is 
átérezhető kérdéseit a szuperhőstörténet elbeszélésébe.  
Az önismeret témája kulcsszerepet játszik az akciónarratívá-
ban is, hiszen Miles a multiverzum felfedezése során arra 
kényszerül, hogy saját döntései révén alakítsa ki identitását. 
A film fordulópontján a főszereplő találkozik az alternatív 
univerzumokból érkező Pókemberekkel és vezetőjükkel, 
Miguel O’Harával, aki elmagyarázza a kánonesemények  
lényegét. Ezek a kulcsfontosságú történések minden szuper-
hőstörténetben elkerülhetetlenek, és megváltoztatásuk az 
univerzum összeomlásához vezethet. A legfőbb ilyen kánon- 
esemény nem más, mint egy trauma átélése, azaz Pókember 
esetén egy szeretett személy elvesztése. Miguel O’Hara sa-
ját tragédiájából tanulva nem engedi Milesnak, hogy a fiú 
beavatkozzon saját sorsába, amikor kiderül, hogy az apja 
halála része lehet a kánontraumának. Miles tehát válaszút 
elé kerül: vagy elfogadja a tragikus eseményt, és követi tár-
sai tanácsát a multiverzum védelmében, vagy szembeszáll 
velük a sors megváltoztatásának szándékával, ahogyan  
Barry is megkísérelte a Flash – A Villámban. A fiú végül 

23 Lee, Stan – Mair, George: Excelsior!: The Amazing Life of Stan Lee. New York: Fireside, 2002. p. 128.

úgy dönt, hogy a saját útját járva, a család intézményét elő-
térbe helyezve megpróbálja megmenteni az apját, ez pedig 
az első valódi fordulópontot jelenti, amely kimozdítja őt 
az addigi határhelyzetből, és elindítja a felnőtté válás út-
ján. Ez a pillanat az átmenet rítusának megnyilvánulása-
ként is tekinthető, mivel a hős saját döntésével átlépi azt 
a határt, amelyet Miguel (és a többi felnőtt) domináns 
tekintélye jelölt ki számára.

A trauma átélése tehát jelen esetben nem explicit 
módon mutatkozik meg, és a felnőtté érés fordulópont-
ja, illetve a főhős identitásának megszilárdulása itt is a 
megrázkódtatás élményéhez kötődik. Mindez azt is jelen-
ti, hogy ez a film is a trauma pozitív személyiségformáló 
hatásából, azaz a poszttraumás fejlődés jelenségéből indul 
ki, és erre öntudatos módon reflektál a kánonesemények 
beemelésével. Ugyanakkor Miles éppen a poszttraumás 
(akár pozitív) hatás elkerülésére törekszik, miközben ez-
zel a kritikai gondolkodást és önreflexiót tükröző dönté-
sével – és egyúttal a normákkal való szembeszegüléssel 
– alakítja ki identitását. A főszereplő ebben a filmben is 
találkozik önmaga gonosz alternatív énjével, ami szintén 
szimbolikus pillanatként értékelhető. Miles saját magával 
való találkozása ugyanis a kritikai önreflexió metaforájá-
vá válik, mivel a fiú kívülről nézve ismeri fel alternatív 
énjét, és realizálja, ki lehetett volna, ha az élete másként 
alakul. A film lezáratlan vége ugyan nyitva hagyja a fősze-
replő traumafeldolgozásának, énkeresésének folyamatát, 
azonban a coming-of-age témáját így is kivételesen mély-
reható módon járja körül, kitérve a kérdés hétköznapibb 
aspektusaira is. Ezenfelül a Pókember: A Pókverzumon át  
a trauma kanonikus, szuperhősképző jelenségét különbö-
ző nézőpontok bemutatásával tematizálja. Vannak kon-
vencionális hősök, mint Miguel O’Hara, akik szerint a 
trauma megkerülhetetlen a hőssé váláshoz, és olyanok 
is, mint Miles és Gwen, akik lázadó fiatalként szembe-
mennek a társadalmi normákkal, valamint (metamódon) 
a műfaj kánonelemeivel. Ezek a különbségek és párhu-
zamok jól mutatják, hogy míg a Flash – A Villám hagyo-
mányos módon a trauma elkerülhetetlenségére helyezi a 
hangsúlyt, addig a Pókember: A Pókverzumon át „dacos 
tinédzser módjára” éppen a normákkal való szembesze-
gülésben és az önálló döntések fontosságában látja a 
felnövés kulcsát, felülírva ezáltal a műfaji konvenciókat. 



49

Amennyiben pedig az amerikai társadalom tükörképe-
ként tekintünk ezekre az alkotásokra, úgy A Pókverzumon 
át egy olyan új generáció és gondolkodásmód eljövetelét 
jelzi, amely felborítja a kollektív traumához való addigi 
normatív hozzáállást.

An t i h ő sök  –  a  t r a uma  nega t í v 
s z emé l y i s ég f o rmá l ó  e r e j e

A megrázkódtatások által pozitív irányba változó, vagyis 
a poszttraumás fejlődést képviselő hősök után érdemes 
röviden kitérni néhány olyan atipikus példára is, ahol 
a trauma romboló hatással van a főszereplő hősök sze-
mélyiségére. A fentebb már említett X-Men filmek nagy 
hangsúlyt helyeznek a hősök kitaszítottságérzésére és a 
traumatikus tapasztalataikkal történő belső küzdelemre. 
Ezekben a filmekben sokszor az antagonista karakterek is 
kiemelt szerepet kapnak, a trauma negatív hatásának pél-
dáiként szolgálva. Jean Grey alakjában egészen árnyaltan 
láthatjuk a trauma romboló hatása és a pozitív irányba 
való elmozdulás közötti nehéz belső küzdelem megjele-
nítését. A 2019-es X-Men: Sötét Főnix című film a karak-
terről, pontosabban annak trauma hatására bekövetkező 
belső töréséről szól, amely a fiatalkori identitáskeresést is 
erősen befolyásolja. A film egy múltbéli tragédia felidézé-
sével nyit: Jean kontrollálatlan ereje miatt autóbalesetben 
meghalnak a szülei. Ez az esemény kulcsfontosságú lesz az 
egész cselekmény szempontjából, mivel már ekkor megje-
lenik a nem szándékos bántás motívuma, amelyet Jean 
állandó lelki teherként hordoz magában.

A flashback jelenetek után a gondtalan, fiatal felnőtt 
Jean Greyt látjuk, aki egy balul sikerült akció során ha-
talmas erőre tesz szert, ami felszínre hozza a múlt sebeit. 
Kiderül ugyanis, hogy Charles Xavier (azaz X professzor) 
gyermekkorában mesterségesen beavatkozott Jean elméjé-
be, elzárva a lányt a traumáitól. Miután ezt megtudja, Jean 
teljesen összeomlik, amit csak súlyosbít az a felfedezés, 
hogy apja életben maradt, csak nem akarta felnevelni a 

24 Érdekes azonban elgondolkodni azon, hogy az eddigi férfi hősök mellett jelen esetben miért egy női karakter mutatja az egyik 

legszemléletesebb példáját a traumára adott negatív reakciónak – ez egyébként több filmben is fellelhető séma. A szuperhősfilmek 

genderkérdéseit, azon belül a női karakterek sajátos szerepét és a maszkulinitáskép reprezentációját manapság számos szakirodalom 

taglalja, pl. Rayborn, Tim–Keyes, Abigail (eds.): Jessica Jones, Scarred Superhero: Essays on Gender, Trauma and Addiction in the 

Netflix Series. Jefferson: McFarland & Company, 2018.

lányát. Jeanban, szembesülve dühének pusztító erejével, 
ismét feléled a félelem, hogy akaratlanul is árt másoknak, 
ami az emberekbe vetett bizalmának elvesztésével kiegé-
szülve teljesen felborítja személyiségét, megkérdőjelezve 
identitását. A személyiség felborulása a felnövekedés 
szempontjából egyfajta „negatív előjelű” átmeneti rítus-
ként értelmezhető, amely itt is a repülés motívumához 
kapcsolódik, hiszen Jean fizikailag felemelkedik barátai és 
addigi élete fölé, ezzel szimbolizálva a rítushoz köthető 
határátlépést. Így a film a coming-of-age szuperhősfilmek 
sorába illeszkedik, azonban itt a felnövéssel járó társadal-
mi szerepek és határok közti mozgás regresszív módon 
történik, ami egyúttal negatívan befolyásolja a lányban 
kialakuló kritikai önreflexió képességét is. Jean ugyanis a 
szembesülés után képes reflektíven tekinteni saját magá-
ra, ám egy torz, negatív képet alkot személyiségéről, ami 
az állandó önostorozás révén tovább rombolja identitását. 
A főhősnő nehezen kezelhető ereje így a későn rászaka-
dó, feldolgozhatatlan trauma hatására teljesen elszabadul, 
ami egészen a film utolsó negyedéig a főszereplőt a többi 
hős ellen törő antagonistává alakítja át.

Az X-Men: Sötét Főnixben tehát a trauma elsődlegesen 
krónikus negatív hatását látjuk: nem segít a hősnek meg-
találni az erejét és kezelni azt, hanem ennek eredménye-
ként a főszereplőnő elveszti a kontrollt képessége felett, 
amitől összeomlik az identitása.24 Ezt a negatív folyamatot 
és Jean erejét akarja kihasználni az emberiség elpusztí-
tása érdekében a valódi antagonista, Vuk. A megoldás 
Charleshoz köthető, aki Jean tudatába belépve azzal isme-
ri el, hogy hibázott, hogy elnyomja a lány fájdalmát. Így a 
film szintén a poszttraumás fejlődés jelenségére mutat pél-
dát: a múlt fájdalmas pillanatai megkerülhetetlenek egy 
szuperhős számára, ezeket elnyomni nem lehet, hiszen 
egy igazi hős éppen a megpróbáltatásoknak köszönhetően 
tud megerősödni. Az X-Men: Sötét Főnix vége azonban el-
tér a megszokott lezárásoktól, mivel Jean identitáskeresése 
abban teljesedik ki, hogy feláldozza magát az emberiségért 
Vukkal szemben (noha a lezárás nyitva hagyja a kérdést a 
sorsát illetően). Amennyiben a lány tettét a valódi identi-

Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás 
Varga Bence



2024
n o . 3 .

50

táskialakítás fordulópontjaként értékelhetjük, úgy Jean ál-
dozata – amely szintén a fizikai felemelkedés metaforikus 
mozzanatához köthető – maga válik az újabb átmeneti 
rítussá, a tényleges felnövést elhozó momentummá. Így 
válik végül a filmben az atipikus hős is tipikussá, illetve 
oldódik bele a lélektani dráma a szuperhősfilmek narratív 
sémájába.

Az X-Men-univerzumban számos, coming-of-age te-
matikához köthető produkciót találhatunk, azonban az 
atipikus hősök és a negatív traumahatás vizsgálata szem-
pontjából érdemes megemlíteni még Az új mutánsok 
című 2020-as filmet is. A történet olyan mutáns tinédzse-
rekről szól, akiket egy intézetben tartanak fogva, és akik 
mindannyian erős traumákat éltek át gyermekkorukban, 
horrorisztikus jelenetek formájában kísértve őket. A film 
főszereplője, Dani is egy tragikus esemény miatt kerül 
az intézménybe, ám érkezése hatására a fiatalok PTSD- 
tüneteket mutató látomásokkal kezdenek szembesülni. 
Jelen esetben az egyes karakterek traumafeldolgozása és 
identitásalakulása nem kap hangsúlyt, a tinédzserek hát-
tértörténete csak érintőlegesen és igen sematikus módon 
kerül bemutatásra. A cselekmény elején az antagonista 
szerepét betöltő intézetvezető, Dr. Reyes terápiás foglal-
kozásokkal próbálja feltárni a fiatalok megrázkódtatásait 
és személyiségét. Ez ismét azt a kiindulópontot erősíti, 
hogy a szuperhőssé váláshoz elengedhetetlen a traumák-
kal való szembenézés és az ebből fakadó erő beépítése az 
identitásba.

Az új mutánsokban az alkotók egyértelműen Dani 
karakterén keresztül szeretnének bemutatni egy hason-
ló, kezdetben atipikus felnövekedéstörténetet, mint amit 
az X-Men: Sötét Főnixben is láttunk. Dani is akaratlanul 
bántja társait, ugyanis a film során kiderül, hogy a lány 
képessége éppen az, hogy mások elé tárja saját múltbéli 
megrázkódtatásaikat, félelmeiket. Így számukra a trauma 
kezdetben nem válik pozitív, fejlődést kiváltó tényezővé, 
inkább félelem formájában akadályozza meg őket abban, 
hogy szupererejüket magabiztosan és kontrolláltan gyako-
rolják. A film végén Dani félelmeinek és szorongásainak 
kivetüléseként egy hatalmas medve jelenik meg, amely-
nek a pusztítását csak a lány tudja megállítani azzal, hogy 
szembenéz vele, és megzabolázza az állatot. Ez a didakti-
kus jelenet szolgál a határok megtapasztalását és kijelölé-
sét jelző átmeneti rítusként, amelynek során a társadalmi 

szerepek közti mozgás révén a kezdetben elnyomott főhős 
hirtelen öntudatos, vezető személyiséggé válik. Így végül 
a trauma romboló hatása és az atipikus hősök ábrázo-
lása némileg feloldódik a végkifejletben, amikor Dani 
megtanulja kontrollálni destruktív erejét, és reflektál saját 
identitására, ami a felnőtté válás első fontos eleme lesz. 
A poszttraumás fejlődés tehát ebben a filmben is megva-
lósul, habár Az új mutánsok nem ad semmiféle végkifejle-
tet a többi karakter sorsát, traumáját illetően azon kívül, 
hogy Danivel együtt távoznak az intézetből. Az alkotás 
jól szemlélteti, hogy a szuperhőstörténetekben hogyan 
épülhetnek be a trauma negatív hatásának ábrázolásába a 
horror műfaji elemei. Egyúttal Az új mutánsok látványos 
példát ad arra is, hogy bár a horrorelemek színesíthet-
nék, sőt akár mélyíthetnék a trauma- és karakterábrázolás 
módjait, a szuperhősfilmek kanonikus, pozitív lezárása 
gyakran felülírja ezt, leegyszerűsítve a traumafeldolgozás, 
az identitáskeresés és a felnövekedés kérdéseit.

Végezetül egy olyan filmre térnék ki, amely valóban 
atipikus módon, bármiféle feloldás nélkül mutatja be a 
trauma romboló hatását a szuperhősfilmek kontextusá-
ban. A 2012-es Az erő krónikája alapvetően másképpen 
közelíti meg a műfajt, amit már a kézi kamerás found  
footage esztétika is jelez. A filmben a történet a karakterek 
által rögzített felvételeken keresztül bontakozik ki, lehető-
vé téve a közönség számára, hogy közvetlenebb kapcsolat-
ba kerüljön a látottakkal. Ez a stilisztikai megoldás olyan 
érzést kelt, mintha a nézők maguk is ott lennének a sze-
replők mellett, miközben azok felfedezik szuperképessé-
geiket. Így először végigkövetjük, amint főszereplőnket, a 
hobbikamerás Andrew-t különféle módokon bántalmaz-
zák. Az első jelenetben alkoholista apja verbálisan abuzál-
ja, amíg súlyosan beteg édesanyjáról kell gondoskodnia. 
Az iskolában társai alázzák meg, csupán unokatestvérével 
tart fenn beszélőviszonyt, aki elviszi egy házibuliba, ahol 
egy földönkívüli entitás révén különös erőre tesznek szert. 
Eleinte, ahogyan erejüket kezdik megismerni, kisebb csíny- 
tevésekre használják azt, amit Andrew is élvez, sőt a fiú 
elkezd kinyílni és kapcsolódni két társához. A fordulópon-
tot azonban az a pillanat hozza el, amikor a főhős hirtelen 
felindulásból lesodor egy autót az útról, amelynek sofőrje 
majdnem meghal. Ezt követően a fiúk megegyeznek, hogy 
csak jóra használják erejüket, amit Andrew egyre inkább 
élvez, és ami eleinte pozitívan formálja személyiségét.  



51

Beszélgetni kezd barátaival az érzelmeiről, szociális életet 
él, és hirtelen népszerűvé válik. Ezek mind az átmenet rí-
tusaként értelmezhető mozzanatok, amelyek a társadalmi 
elszigeteltség és a betagozódás közti pozícióváltást, a társa-
dalmi szerepek közti mozgást jelzik. Ennek csúcspontját 
szintén a repülés pillanata hozza el, amikor a népszerű-
séget jelképező Steve karakteréhez felemelkedve Andrew 
számára megtörténik a szimbolikus társadalmi integráció.

Ugyanakkor a valódi beilleszkedés és identitáskiala-
kítás sikertelensége hamar megmutatkozik, amikor bizo-
nyos szituációkban előjönnek a fiú addig elnyomott in-
dulatai. A tragikus esemény akkor következik be, amikor 
Andrew egy veszekedés során véletlenül megöli barátját, 
Steve-et. Ennek eltitkolása és a benne lévő érzések elfoj-
tása azonnal visszafordítja az addigi személyiségfejlődési 
folyamatot, innentől eluralkodik rajta az addig háttér-
be szorított haragja és fájdalma, és erejét rossz célokra 
kezdi használni. Így a hirtelen jött pozitív megerősítés a 
feldolgozatlan traumák hatására semmissé válik, és a fiú 
egyre szörnyűbb dolgokat tesz (öl az anyjáért, dühében 
felrobbant egy kórházat). Ezután tehát szintén egy negatív 
értelemben vett felnövekedés folyamatát látjuk, ahogyan 
Andrew folyamatosan próbára teszi, majd átlépi a társa-
dalmi normák által kijelölt határokat. Mindezt az időről 
időre megjelenő lebegtetett kamera képe árnyalja, amely 
külső nézőpontból veszi fel a fiút, és amely az önreflexió-
ra való képesség megmutatkozásaképpen is értelmezhető; 
jelen esetben azonban egy sérült személyiség megszilárdu-

lásának folyamatát ábrázolja. Így lesz a kezdeti POV kézi 
kamerás nézőpontból a film végére eluralkodó külső né-
zőpontú, kevésbé instabil kamerakezelés, amely Andrew 
negatív személyiségalakulását és felnövésének folyamatát 
ábrázolja. Nézőként ezáltal végigkövetjük, miként lesz a 
bizonytalan, elnyomott fiúból egy meghasadt személyi-
ségű, világ ellen forduló tömeggyilkos.

Az erő krónikája tehát egyértelműen a felnövekedés-
történet és a traumafeldolgozás kudarcát mutatja be egy 
atipikus hős inverz fejlődéstörténetén keresztül, mindezt 
szubjektív stilisztikai eszközökkel ábrázolva. A szupererő 
elsajátítása és megtanulása kezdetben ugyan segít Andrew 
számára szocializálódni, önbizalmat szerezni és a saját 
identitását kialakítani. Ugyanakkor jól látható, mi tör-
ténik, ha valaki a traumáival való szembenézés nélkül, 
pszichés értelemben sérült állapotban jut ilyen nagy  
hatalomhoz. Ráadásul Az erő krónikája lezárása sem ad 
feloldást: Andrew-t megöli unokatestvére, hogy ámokfu-
tásának véget vessen. Ennélfogva a film nemcsak stílusá-
ban, de történetvezetésében is megőrzi a valószerűséget, 
és a konvencionális szuperhősfilmes mintákat kiforgat-
va pesszimista képet rajzol arról, mi történik, ha nem 
a „megfelelő” ember kapja a szuperképességet. Átvitt ér-
telemben pedig ez a produkció is rezonálhat az amerikai 
társadalom átalakulásának folyamataira, kollektív traumái-
nak leküzdhetetlenségére, de az olyan szociális problémák-
ra is, mint az iskolai zaklatás, a családon belüli erőszak, 
az alkoholizmus és a mentális egészséggel küzdő fiatalok 

Felnövekedéstörténet mint traumafeldolgozás 
Varga Bence

Az erő krónikája (2012)



2024
n o . 3 .

52

támogatásának hiánya. Feltűnő, hogy mindezek az iskolai 
mészárlások hátterében is hangsúlyos kérdések, és Andrew 
alakja – mint „potenciális elkövető” – jól tükrözi, hogyan 
válhat egy elnyomott fiatal a szociális körülmények által 
formált tragikus figurává. Következésképp Az erő krónikája 
rendhagyó módon valóban a tragédiák feldolgozásának 
kudarcát és a felnövekedés sikertelenségét ábrázolja, ám 
ehhez ki kell lépnie a műfaj hagyományos stilisztikai és 
narratív kereteiből.

E filmpéldákból jól látható tehát, hogy döntő többség-
ben vannak azok a coming-of-age tematikájú szuperhősfil-
mek, amelyek a műfaji kánonba illeszkedve a traumának 
pozitív személyiségformáló erőt tulajdonítanak. Bár létez-
nek olyan filmek, amelyek elvétve foglalkoznak a megráz-
kódtatásra adott negatív reakciók mélyebb, lélektani és 
személyiségformáló hatásaival, ezek az alkotások is jórészt 
az egészséges identitás kialakításának pozitív végkifejleté-
vel zárulnak. A fent elemzett produkciók sokféle módon 
és mélységgel közelítik meg a coming-of-age és a trauma-
feldolgozás témáit, azonban észlelhetők bennük bizonyos 
alapvető narratív és stilisztikai jegyek. Ilyen például a – 
gyakran a nyitójelenetben megjelenő – traumaflashback, 
amely az adott hős eredettörténetét magyarázza, rögtön 
középpontba helyezve a főhős lelkét későbbiekben ter-
helő belső konfliktust. Az önmagunkkal történő belső 
harcot több film is tematizálja (pl. X-Men: Sötét főnix, Az 
új mutánsok), akár szó szerint a karakter saját magával tör-
ténő összecsapása során (pl. Flash – A Villám, Pókember:  
A Pókverzumon át). Ez egyúttal értelmezhető a felnövéstör-
ténetek kulcsát adó önreflexivitás és kritikai gondolkodás 
szimbolikus reprezentációjaként. Emellett a mentoralak 
jelenléte is ismételten felbukkan (pl. Shazam!, Flash –  
A Villám, X-Men: Sötét főnix), akinek fontos szerepe lesz 
a főszereplő felnövekedéstörténetében. A repülés motí-
vuma – mint a határok felfedezését jelző átmeneti rítus 
kiemelt eleme – szintén gyakran visszaköszön, általában 
a hős kiteljesedését, képességeinek sikeres elsajátítását je-
lezve (pl. Shazam!, Az erő krónikája). Ezenfelül a csoport-
identitás kialakítása is kulcsfontosságú tényező a fősze-
replő számára (pl. Shazam!, Pókember: Pókverzumon át,  
Az új mutánsok, Az erő krónikája), ami a társadalmi beil-
leszkedés, betagozódás szimbólumaként olvasható.

Mindezek a közös elemek a műfaj erősen kanonikus 
jellegét mutatják, amelyek döntő többségben a felnöveke-

dés folyamatának és a nehézségek leküzdésének sikernar-
ratíváját erősítik meg. Időről időre azonban találhatunk 
olyan produkciókat, amelyek valamilyen módon kilépnek 
a normatív ábrázolás kereteiből, viszont annál érdekesebb 
töréspontjait fedik fel az amerikai kollektív populáris gon-
dolkodásnak. Érdemes tehát figyelemmel kísérni, hogyan 
alakul ez az elsőre mereven sematikusnak tűnő műfaj, hi-
szen sokat elárul az azt kitermelő kultúra önreflexivitásra 
való képességéről is.

Bence Varga
Growing up as trauma in the contemporary Growing up as trauma in the contemporary 

American superhero filmAmerican superhero film

In my study, I examine coming-of-age themed superhero films which 
prominently feature the concept of "original trauma". In these works, 
child or teenage protagonists experience various traumas (e.g., loss of 
parents, verbal or physical abuse, bullying), and their process of coping 
with these challenges runs parallel with discovering their superpowers and 
embracing their hero roles. Thus, the process of working through these 
experiences serves as the foundation of the coming-of-age narrative, while 
its positive transformative power fits well within the canonical storytelling 
of superhero films. I primarily focus on American-produced superhero films 
that follow traditional story structures, analyzing the similarities among 
them and distinguishing between the identity-search journeys of typical and 
atypical heroes. I aim to explore the connections between trauma coping 
and the journey to adulthood through six films: Shazam! (2019), The Flash 
(2023), Spider-Man: Into the Spider-Verse (2018), X-Men: Dark Phoenix 
(2019), The New Mutants (2020), and Chronicle (2012). My study seeks 
to identify common threads among these films to draw conclusions about 
the representation of the trauma topos and coming-of-age, while also 
considering how American collective trauma processing and reflections on 
identity are manifested in these works.

. 



53

Benke Attila

Szerkesztő, filmtörténész, filmkritikus. Felsőfokú tanulmá-
nyait az ELTE Bölcsészettudományi Karán, filmelmélet- és 
filmtörténet alapszakon, majd filmtudomány mesterszakon 
végezte, ugyanitt hallgatója volt a Filozófiatudományi Dok-
tori Iskola Film-, média- és kultúraelmélet doktori prog-
ramjának. Írásai a Magyar Művészeti Akadémia kiadványa-
iban, a Metropolis, a Filmvilág, a Filmszem, a Pannonhalmi 
Szemle, a Lege Artis Medicinae című folyóiratokban, az  
Országútban, az IGN, a Prae.hu, a KULTer, a Jelenkor  
Online és a Beatkorszak.blog.hu portálokon jelentek, illet-
ve jelennek meg. Érdeklődési és kutatási területe a magyar 
filmek, a tömegkultúra, a filmes műfajok, a hatalom és  
az identitás kérdései.

Elérhetőség: cheattila@gmail.com

Bácskai-Nagy Barnabás

Tanár, vágó-hangmérnök, az ELTE Film-, Média- és 
Kultúraelmélet Doktori Programjának doktorandusza. 
A Károli Gáspár Református Egyetemen szerzett tanári 
diplomát történelem és mozgókép-, médiaismeret sza-
kon. Kutatási területei a kvantitatív és empirikus film- 
tudomány, a fikciós horror kulturális és társadalmi 
interpretációi, valamint a horror evolúciós megköze-
lítései. Doktori disszertációját a horrorfilm kulturális 
összehasonlító, kvantitatív stíluselemzéséből írja.

Elérhetőség: bnbarnabas@student.elte.hu 

Affiliáció: ELTE Eötvös Loránd Tudományegyetem, 
BTK - Filozófiatudományi Doktori Iskola (Film-, Média- 
és Kultúraelmélet Doktori Program)

Csomán Sándor 
A Szegedi Tudományegyetem Irodalomelméleti Doktori 
Iskola Irodalomelmélet és Vizuális Kultúra Programjá-
nak negyedéves hallgatója, ahol a filmpedagógiát mint 
kurrens módszertant, illetve a posztadolensek mozgó-
képfogyasztási szokásait, tendenciáit kutatja. Egyéb kuta-
tási és érdeklődési területei közé tartozik az európai art-
house és a kortárs magyar film tendenciáinak vizsgálata.  
Filmkritikái, beszámolói, recenziói és interjúi a Revizor, a 
KULTer, a Helikon, az Apertúra és a Filmvilág hasábjain 
jelennek meg.

Elérhetőség: sandor.csoman30@gmail.com

Affiliáció: Szegedi Tudományegyetem Bölcsészet- és Tár-
sadalomtudományi Kar Irodalom- és Kultúratudományi 
Doktori Iskola, Szegedi Tudományegyetem Bölcsészet- és 
Társadalomtudományi Kar Vizuális Kultúra és Irodalomel-
mélet Tanszék 

Varga Bence 
2021-ben szerzett alapszakos diplomát az ELTE Bölcsé-
szettudományi Karán szabad bölcsészet szakon, filmelmé-
let és filmtörténet specializáción. Ezután az ELTE BTK 
filmtudomány mesterszakán tanult, ahol 2023 nyarán 
diplomázott. Kiemelt kutatási területei a kortárs szerzői 
film, a filmbefogadási elméletek és a horrorfilm műfaji 
sajátosságai.

Elérhetőség: v.bence1998@gmail.com

S z e r z ő i n k



2024
n o . 3 .

54
53

Kérjük minden szerzônket és fordítónkat e hivatkozási rend betartására. 

1. BIBL IOGRÁFIAI ADATOK

A. Folyóirat esetén: 

Szerzô: Cím. Folyóiratcím évfolyam (év) Szám. Oldalszám.

Pl. Polan, Dana: Cinéma 1: L ’ Image-mouvement. Film Quaterly 18 (1984) no. 1. pp. 50—52.

Külföldi szerzõ esetén a vezetéknév áll elöl: Deleuze, Gilles. 

Összevont számok esetén a no. 1. helyett nos. 1—2. áll. 

Ha az évfolyamból és a számból nem derül ki egyértelmûen a megjelenés idôpontja (hónap, évszak), akkor azt a záróje-

len belül kell jelezni: Reader, Keith: The Scene of Action is Different. Screen 28 (Summer 1987) no. 3. pp. 98—102. 

Ha a folyóirat nem jelöli meg az évfolyamot, hanem folytonosan számozza az egyes számokat, akkor az évfolyam értelem-

szerûen kimarad: Deleuze, Gilles: Fragment d’un texte inédit. Cahiers du cinéma (Déc. 1995) no. 497. p. 28. 

Napilap esetén az évfolyam és a szám megjelölése nem szükséges, a kiadás dátuma a zárójelben szerepel: Daney, Serge:

Nos amies les images. Libération (1983. 10. 03.) p. 31. 

B. Könyv esetén:

Szerzô: Cím. Város: Kiadó, évszám.

Pl. Buydens, M.: Sahara, l’esthétique de Gilles Deleuze. Paris: Vrin, 1990. 

Külföldi szerzõ esetén a vezetéknév áll elõl: Deleuze, Gilles.

Többkötetes mû esetén a köteteket római számokkal jelöljük, a kötet szó vagy annak bármilyen nyelvû rövidítése (Vol,

Tom) nélkül. Nichols, Bill (ed.): Movies and Methods. II. Berkeley: University of California Press, 1985.

C. Tanulmánykötet esetén:

Szerzô: Cím. In: Szerkesztô (ed.): Kötetcím. Város: Kiadó, évszám. Oldalszám. 

Pl.: Bogue, Ronald: Wird, Image and Sound. In: Bogue (ed.): Mimesis in Contemporary Theory. Philadelphia: John

Benjamins, 1991. pp. 77—97. 

Külföldi szerzõ, fordító vagy szerkesztõ esetén a vezetéknév áll elöl: Deleuze, Gilles. 

Ha egy kötetnek több szerkesztõje van, akkor (ed.) helyett (eds.) áll. Pl. May, Todd: Difference and Unity in Gilles

Deleuze. In: Boundas, Constantin — Olkowski, Dorothea (eds.): Deleuze and the Theater of Philosophy. New

York—London: Routledge, 1994. pp. 33—50.

2. SZÖVEGKÖZI HIVATKOZÁSOK

Az idézett szövegek idézôjel között, kurziválva jelennek meg, a fôszöveggel folytatólagosan (tehát nincs új sor és szûkebb

margó). A címeket (filmcímek, könyvek) idézôjel nélkül kérjük kurziválni. Az idézett szövegek helyét minden eset-

ben lábjegyzetben (nem a fôszövegben) kérjük megjelölni, feltüntetve az idézet oldalszámát, valamint a fordítót. 

Pl. Godard, Jean-Luc: Introduction à une (véritable) histoire du cinéma. Paris: Albatros, 1980. Magyarul ld. Bevezetés egy (való-

di) filmtörténetbe. (ford. Pacskovszky Zsolt) Metropolis 1(1997) no. 1. pp. 38—44. id. h. p. 38. 

A szövegben korábban már hivatkozott könyvészeti adatoknál az újbóli hivatkozás esetében csak a szerzõ vezetéknevét,

a fõcímet, illetve az oldalszámot kell feltüntetni. 

A rövidítések mindig kisbetûvel állnak: cf., ibid., pp. stb. Kivétel: In:. Az oldalszámokat és a korábban feltüntetett

könyvekre a hivatkozást a bevett latin rövidítésekkel jelöljük: ibid., több oldal esetén pp. 45—46., egy oldal esetén p. 4.

Ha egy szöveg korábban megjelent magyarul, akkor azt a magyar szöveget kell idézni, kivéve ha a szerzõ nyomós okkal

használja a saját fordítását. A magyar kiadás adatait ebben az esetben is kérjük a fordító nevével együtt feltüntetni. 

A hiányos hivatkozásokat kénytelenek vagyunk kihagyni.

A  M e t r o p o l i s  h i v a t k o z á s i  r e n d j e

k

k

Kritika+szerzo3+AngTart_Layout 1  2018.04.15.  23:57  Page 53

Amennyiben az adott cikk, kötet vagy fejezet DOI azonosítóval rendelkezik, a DOI számot kérjük feltüntetni a hivatkozásban!

53

Kérjük minden szerzônket és fordítónkat e hivatkozási rend betartására. 

1. BIBL IOGRÁFIAI ADATOK

A. Folyóirat esetén: 

Szerzô: Cím. Folyóiratcím évfolyam (év) Szám. Oldalszám.

Pl. Polan, Dana: Cinéma 1: L ’ Image-mouvement. Film Quaterly 18 (1984) no. 1. pp. 50—52.

Külföldi szerzõ esetén a vezetéknév áll elöl: Deleuze, Gilles. 

Összevont számok esetén a no. 1. helyett nos. 1—2. áll. 

Ha az évfolyamból és a számból nem derül ki egyértelmûen a megjelenés idôpontja (hónap, évszak), akkor azt a záróje-

len belül kell jelezni: Reader, Keith: The Scene of Action is Different. Screen 28 (Summer 1987) no. 3. pp. 98—102. 

Ha a folyóirat nem jelöli meg az évfolyamot, hanem folytonosan számozza az egyes számokat, akkor az évfolyam értelem-

szerûen kimarad: Deleuze, Gilles: Fragment d’un texte inédit. Cahiers du cinéma (Déc. 1995) no. 497. p. 28. 

Napilap esetén az évfolyam és a szám megjelölése nem szükséges, a kiadás dátuma a zárójelben szerepel: Daney, Serge:

Nos amies les images. Libération (1983. 10. 03.) p. 31. 

B. Könyv esetén:

Szerzô: Cím. Város: Kiadó, évszám.

Pl. Buydens, M.: Sahara, l’esthétique de Gilles Deleuze. Paris: Vrin, 1990. 

Külföldi szerzõ esetén a vezetéknév áll elõl: Deleuze, Gilles.

Többkötetes mû esetén a köteteket római számokkal jelöljük, a kötet szó vagy annak bármilyen nyelvû rövidítése (Vol,

Tom) nélkül. Nichols, Bill (ed.): Movies and Methods. II. Berkeley: University of California Press, 1985.

C. Tanulmánykötet esetén:

Szerzô: Cím. In: Szerkesztô (ed.): Kötetcím. Város: Kiadó, évszám. Oldalszám. 

Pl.: Bogue, Ronald: Wird, Image and Sound. In: Bogue (ed.): Mimesis in Contemporary Theory. Philadelphia: John

Benjamins, 1991. pp. 77—97. 

Külföldi szerzõ, fordító vagy szerkesztõ esetén a vezetéknév áll elöl: Deleuze, Gilles. 

Ha egy kötetnek több szerkesztõje van, akkor (ed.) helyett (eds.) áll. Pl. May, Todd: Difference and Unity in Gilles

Deleuze. In: Boundas, Constantin — Olkowski, Dorothea (eds.): Deleuze and the Theater of Philosophy. New

York—London: Routledge, 1994. pp. 33—50.

2. SZÖVEGKÖZI HIVATKOZÁSOK

Az idézett szövegek idézôjel között, kurziválva jelennek meg, a fôszöveggel folytatólagosan (tehát nincs új sor és szûkebb

margó). A címeket (filmcímek, könyvek) idézôjel nélkül kérjük kurziválni. Az idézett szövegek helyét minden eset-

ben lábjegyzetben (nem a fôszövegben) kérjük megjelölni, feltüntetve az idézet oldalszámát, valamint a fordítót. 

Pl. Godard, Jean-Luc: Introduction à une (véritable) histoire du cinéma. Paris: Albatros, 1980. Magyarul ld. Bevezetés egy (való-

di) filmtörténetbe. (ford. Pacskovszky Zsolt) Metropolis 1(1997) no. 1. pp. 38—44. id. h. p. 38. 

A szövegben korábban már hivatkozott könyvészeti adatoknál az újbóli hivatkozás esetében csak a szerzõ vezetéknevét,

a fõcímet, illetve az oldalszámot kell feltüntetni. 

A rövidítések mindig kisbetûvel állnak: cf., ibid., pp. stb. Kivétel: In:. Az oldalszámokat és a korábban feltüntetett

könyvekre a hivatkozást a bevett latin rövidítésekkel jelöljük: ibid., több oldal esetén pp. 45—46., egy oldal esetén p. 4.

Ha egy szöveg korábban megjelent magyarul, akkor azt a magyar szöveget kell idézni, kivéve ha a szerzõ nyomós okkal

használja a saját fordítását. A magyar kiadás adatait ebben az esetben is kérjük a fordító nevével együtt feltüntetni. 

A hiányos hivatkozásokat kénytelenek vagyunk kihagyni.

A  M e t r o p o l i s  h i v a t k o z á s i  r e n d j e

k

k

Kritika+szerzo3+AngTart_Layout 1  2018.04.15.  23:57  Page 53



Metropolis is published by
Kosztolányi Dezső Cultural Foundation
Managing director: Balázs Varga

Design by Regina Szász and András Szabó Hevér
Cover design: Atelier DTP and Design Ltd.
printed by Impressio-Correctura Ltd.

ISSN 1416-8154

C o n t e m p o r a r y  C o m i n g - o f - a g e  S t o r i e s 

Vol. 28. no. 3.

Ed i tor ia l  board : 
Yvette Bíró 

Gábor Gelencsér 
Tibor Hirsch 

András Bálint Kovács

Ed i tors :
Beja Margitházi

Györgyi Vajdovich 
Balázs Varga 
Teréz Vincze

Ed i tor  o f  present  i ssue :
Zsanett Milojev-Ferkó

Proofreader :
Vanda Cseh

Ed i tor ia l  ass i s tant : 
Helén Jordán

Contanct  in format ion : 
1082 Bp., Horváth Mihály tér 16. 

Tel.: 06-20-483-2523 
(Helén Jordán) 

E-mail: metropolis@metropolis.org.hu

www.metropolis.org.hu

Ed i tor - in - ch ie f : 
Györgyi Vajdovich

 6	 Introduction to the contemporary coming-of-age stories issue

 8 	 Attila Benke: Final exam in masculinity
	 Masculine identity and family in contemporary Hungarian 
	 coming-of-age films 
 
20	 Barnabás Bácskai-Nagy: Limbo and libido
	 The figures of demonic possession and witchcraft 
	 in the mythology of coming-of-age horror

32	 Sándor Csomán: The mystery of converting consciousness  
	 Identity crisis, individual and communal perspectives 

	 in contemporary coming-of-age films

42	 Bence Varga: Growing up as trauma in the contemporary 
	 American superhero film 

53	 Authors




